


www.revistaarpac.com

Revista de la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis |  Vol.  2

2



Equipo de Revisores
Alejandro Valenzuela

Mayra Cecilia González
Amada Elena Canales

Diseño Editorial
Marycarmen Cirilo

REVISTA DE LA ASOCIACIÓN REGIOMONTANA DE PSICOANÁLISIS, 
Año 1, Vol. 2, Abril - Noviembre 2024, es una publicación semestral editada por la Asociación Regiomontana de Psi-

coanálisis A.C., con domicilio en Calle Ángel Martínez Villarreal No. 2626, Col. Lomas, Monterrey, Nuevo León, C.P. 
64030, Tel. (81) 8347 5171, página web: www.revistaarpac.com, correo electrónico: revistaarpac@gmail.com. 

Editora responsable: Cynthia Esperanza Cirilo Nuño. Reserva de derechos al uso exclusivo en trámite. ISSN en trámite, 
ambos otorgados por el Instituto Nacional del Derecho de Autor.

Revista de Analistas en Formación de la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis
Volúmen 2, Abril - Noviembre 2024

Revista digital descargable en: www.revistaarpac.com

Editores
Andrés Juárez García

Cynthia Esperanza Cirilo Nuño

Administración
Marlen Rommel 

Revista de la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis |  Vol.  2

3



ÍNDICE
Notas del editor

05.

Analiz.arte - Ana Beatriz Banda
07.

Una reflexión desde el psicoanálisis en torno al arte producido 
con inteligencia artificial - Cristina Kennington Westmark

09.

La Exoneración de Pascual Duarte - Alejandro Palau Alonso
13.

El sueño de Isak Borg - César Bejarano Garza

Saló o los 120 días de Sodoma. Obra, creador y psicoanálisis - Muriel Padilla Leal

Afectos al desnudo, análisis de la obra de Julio Galán - Cynthia Cirilo Nuño

Agradecimientos

Oferta académica ARPAC

Colaboradores

Contacto y próximas publicaciones

18.

27.

35.

49.

50.

47.

52.

Revista de la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis |  Vol.  2

4



Mtra. Cynthia Cirilo
Co-editora y Directora de Revista ARPAC

NOTAS DEL EDITOR

Mtro. Andrés Juárez
Co-editor y Director de Revista ARPAC

El arte en todas sus formas, ha sido un vehículo poderoso para expresar lo que ocasionalmente no puede ser dicho 
con palabras, pero se encuentra en búsqueda de abrirse camino a la realidad exterior. Encontramos obras de arte 
que tratan de dar sentido a los sueños y deseos, hasta las obras literarias y cinematográficas que intentan contar una 

historia inspirada en las experiencias humanas. El arte es una vía al mundo interno del ser humano y a la par de ser un 
método interpretativo de la realidad exterior. 

El psicoanálisis ha estado en comunicación con el lenguaje artístico desde sus inicios, no fue para menos que Freud 
hiciera referencia al arte y la creatividad en al menos veinte de sus trabajos (Kogan, 2012). Algunos psicoanalistas y pen-
sadores del psicoanálisis, han llegado a senderos y reflexiones novedosas y apasionantes en la teorización del proceso cre-
ativo, definitivamente se ha gestado curiosidad por esta maniobra transformadora de la humanidad. Una de ellas es que 
el artista usa un lenguaje distinto al lenguaje verbal, y también sobre la relación entre la creación artística, los procesos 
oníricos y los mecanismos alucinatorios. 

El proceso creativo del artista ha sido pensado y teorizado por múltiples psicoanalistas como Otto Rank, Jung, Melanie 
Klein, Hannah Segal, Donald Winnicott, Thomas Ogden, Julia Kristeva, Joyce McDougall, Lacan, Christopher Bollas, 
Juan David Nasio, entre muchos otros. Cada uno de ellos ofrece una visión distinta del arte y el proceso creativo, sirvién-
dose de ambos para comprender el funcionamiento de la mente, incluso los distintos posicionamientos del sujeto ante la 
vida. Pensar el arte desde el psicoanálisis nos ha servido como metáfora para entender y observar procesos sublimatorios 

Revista de la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis |  Vol.  2

5



excepcionales, la comprensión de la dinámica del inconsciente, el trabajo del juego y aquello que vive y se habita en los 
distintos modelos creativos.

En sus intentos de explicar y entender el funcionamiento mental, el psicoanálisis ofrece modelos a través de los cuales 
podemos conocer al individuo y la creación artística. El psicoanálisis en sí mismo puede ser visto como una experiencia 
artística. Al igual que en el proceso creativo, en la práctica psicoanalítica nunca hacemos lo mismo, ni somos lo mismo 
con cada paciente; cada encuentro, cada sesión es única e irrepetible. Este carácter dinámico y fluido, donde surge lo 
inesperado, nos permite vivir el análisis como una obra en constante creación. 

En este volúmen, los autores exploran la intersección entre arte y psicoanálisis, tomando como objeto de análisis una 
variedad de obras, artistas, pinturas y herramientas tecnológicas. A través del uso de teorías psicoanalíticas, profundizan 
en el contenido de estas creaciones, examinándose como elaboraciones de experiencias humanas complejas. Sus análisis 
no solo enriquecen nuestra comprensión de las obras estudiadas, sino que también revelan cómo el arte y el psicoanálisis 
se nutren mutuamente, ampliando las perspectivas sobre ambos campos.

Bienvenidos.
Esperamos disfruten este volumen.

Andrés y Cynthia.

Revista de la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis |  Vol.  2

6



RESUMEN 

El presente artículo presenta las reflexiones de la autora 
respecto a la labor clínica, quien como psicoanalista y 
artista nos presenta una integración entre sus reflexiones 

teóricas y personales a través del arte. Debido a la confidencial-
idad que deben mantener los profesionales del ámbito psi, la 
tarea de elaboración mental se vuelve especialmente demandan-
te, incluyendo los contenidos y movilizaciones que la profesión 
requiere. En este sentido, se propone que la sublimación puede ser 
considerada como una parte fundamental de este proceso.

ANALIZ.ARTE
ANA BEATRIZ BANDA

Comienzo este trabajo agradeciendo la gran opor-
tunidad que nos brinda ARPAC y su comité edito-
rial al crear estos espacios para coincidir. Quisiera 

compartir en este escrito algunas reflexiones que han 
surgido en torno a la posibilidad que nos da el arte a los 
psicoterapeutas y psicoanalistas para representar, elaborar 
y simbolizar, yendo más allá de la sublimación. 

Como bien nos han enseñado en la formación, sabemos 
que el devenir psicoanalistas no solo depende de la prepa-
ración académica, sino de la complementariedad que surge 
a partir del análisis personal, la práctica supervisada y la 
continua reflexión que nos brindan los espacios de apren-
dizaje. Sin embargo, no somos solamente estudiantes, 
somos personas que mientras aprendemos cómo ayudar a 
otro, trabajamos con nosotros mismos. Nos enfrentamos al 
propio sufrimiento para entender y sostener el sufrimien-
to de otros,  generando así el equilibrio posible entre 
el trabajo personal y la preparación profesional. Es una 
utopía pensar que esto será fácil; finalmente, la utopía no 
se alcanza, pero sirve para andar. (Galeano, 2004). 

Los profesionales del mundo psi vivimos experiencias mo-
vilizadoras, los “Momentos de encuentro” que menciona 
Stern (2004), esos que nos movilizan con nuestros pacien-
tes y que nos llevan a supervisar, así como los reacomodos 
producto de la elaboración de nuestro proceso y demás. 
Sabiendo que la confidencialidad nos es necesaria por ética, 
¿qué hacemos con eso que se siente? ¿cómo desahogar más 
allá de nuestro proceso terapéutico lo que se genera en 
nuestro mundo interno tras cada cita?

Quienes hemos atendido pacientes, siendo pacientes, lidi-
ando con la transferencia y contratransferencia de nuestro 
consultorio (y de las sesiones con nuestro analista) sabe-
mos que las sensaciones, pensamientos, fantasías y sueños 
son solo una parte de la expresión de nuestro inconsciente 
que se caracteriza por ser dinámico. No obstante, exis-
ten reacomodos, momentos de insight y reacciones a los 
tratamientos (propio y de nuestros pacientes) que nos 
empujan a la elaboración, entendiendo por elaboración 
psíquica al trabajo que permite integrar las excitaciones en 

Ana Beatriz Banda

Revista de la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis |  Vol.  2

7



sensación de curación que se vive en un análisis (o en varios), 
considerando que el análisis es un proceso que requiere de 
la confianza que se forme en la diada para observar aspectos 
“al desnudo” que pueden generar incomodidad y vergüenza, 
para dar paso a un valiente encuentro contigo, aprendiendo 
a aceptar y valorar lo exterior, así como lo interior, dejan-
do de lado las máscaras que se pudieron ir generando en 
nuestra historia. Aprender a mirar nuestro mundo interno 
(el cual me parece más un universo) no se logra solo a través 
de la función de “espejo” del analista, ni del intelecto, sino, 
de la integración entre la teoría/técnica con el consuelo, 
acompañamiento y empatía (representada en los “klennex”). 
Algunas de las intervenciones del analista se van sembrando 
en la mente del analizando, de ahí la importancia de cuidar 
qué intervenciones se siembran y observar qué desarrollos se 
cultivan. Finalmente, es el hilo conductor de las sesiones, de 
las palabras, de la transferencia y la contratransferencia, las 
que dan paso a la cura analítica. 

En este momento, esta versión mía, puede representar de 
esta forma las experiencias analíticas; pero estoy consciente 
que en mi pasado y en mi futuro existieron y existirán otras 
perspectivas, otras posibilidades para elaborar, transmitir 
y sublimar. Me parece necesario darnos la oportunidad 
consciente de crear con aquello que se vive en silencio, de 
representar lo que la confidencialidad demanda acallar. Son 
muchas experiencias y sensaciones vividas en las consultas, 
que es esperado y natural que se generen contenidos consci-
entes, preconscientes e inconscientes con ello. Me parece que 
es necesario darles un lugar, un espacio. Finalmente, cabe 
destacar que la principal diferencia entre represión y subli-
mación es la de que en este segundo mecanismo de defensa 
hay una derivación y canalización de la energía. En cambio, 
en la represión, la pulsión queda profundamente reprimida y 
no se canaliza, lo cual daría paso a toda la psicopatología pro-
puesta por Freud. Y si nos encargamos de atender la psique 
de nuestros pacientes ¿Cómo no cuidar la nuestra?

BIBLIOGRAFÍA
•	 Freud, Anna (1936) “El yo y los mecanismos de defensa”.
•	 Freud, Sigmund (2011) [Artículo escrito en 1908]. «La moral 

sexual ‘cultural’ y la nerviosidad moderna». Ensayos sobre 
sexualidad.

•	 Galeano, Eduardo. “La utopía”, 2004.Ed. Sigloveintiuno.
•	 Laplanche, Jean & Pontalis, Jean-Bertrand (1996). Diccionario 

de psicoanálisis. Traducción Fernando Gimeno Cervantes. 
Barcelona: Editorial Paidós. p. 415. ISBN 84-493-0255-2/ ISBN 
84-493-0256-0.

•	 Stern, D (2004) “El momento presente”. Ed. Patagonia Books

el psiquismo y establecer entre ellas conexiones asociati-
vas (Laplanche). Me parece que la mayoría de nosotros, 
psicoterapeutas y psicoanalistas, requerimos de espacios 
y actividades que faciliten dicha elaboración, a través de 
actividades y procesos que podrían tener carácter subli-
matorio. Dentro de la teoría psicoanalítica más clásica, se 
entiende por sublimación al mecanismo de defensa en el 
cual un impulso, de carácter sexual o no pero socialmente 
poco aceptado, es transformado en algo que, aparente-
mente, no tiene mucho que ver con la sexualidad. A su vez, 
el resultado final del proceso es el de algo que tiene un fin 
beneficioso para el conjunto de la sociedad, suele ser en 
productos de tipo cultural, artístico, intelectual, científico 
o deportivo (Freud S. 1908, Freud A. 1936). Esta escritura y 
lectura bien podría ser un ejemplo. 

En mi caso, he tomado el dibujo, la pintura y la escritura 
como principales formas de simbolizar y representar. He 
encontrado en mis obras un espacio para transmitir en un 
lenguaje que me es posible para conectar conmigo y con 
otros. Mi última obra (2024) me inspiró a escribir este 
artículo, titulada “Analiz.arte” (Técnica: óleo sobre lienzo, 
técnica mixta con hoja de libro e hilo). 

Cada uno de nosotros podría describir de formas distintas 
la experiencia de vivir el análisis, así como cada uno podría 
describir de formas diferentes lo que ve en esta obra. Pero 
es justamente esta única perspectiva la que puede dar espa-
cio a formas particulares de expresar y transmitir a través 
del medio que se elija (pintura, escritura, deporte, etc). En 
mi caso, esta obra me dio la oportunidad de transmitir la 

Revista de la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis |  Vol.  2

8



UNA REFLEXIÓN DESDE EL 
PSICOANÁLISIS EN TORNO AL ARTE 

PRODUCIDO CON INTELIGENCIA 
ARTIFICIAL

CRISTINA KENNINGTON WESTMARK

RESUMEN

Desde sus inicios, el psicoanálisis ha mantenido un 
diálogo continuo con el arte, ofreciendo una comp-
rensión profunda de los fenómenos psíquicos tanto 

normales como patológicos. Freud identificó en las expresiones 
artísticas, al igual que en los sueños, figuras y metáforas que 
revelaban la complejidad de la mente humana. Este intercambio 
ha permitido al psicoanálisis encontrar en el arte un reflejo de 
las configuraciones mitológicas y significados inconscientes que 
permean nuestra psique. A través de la integración de elementos 
artísticos en el enfoque clínico, los psicoanalistas facilitan nuevas 
asociaciones y transformaciones en sus pacientes, permitiendo 
una reestructuración de su mundo interno.

En la actualidad, la inteligencia artificial ha introducido una 
nueva dimensión al arte, generando imágenes y videos que 
presentan metáforas novedosas. Este fenómeno plantea interro-
gantes sobre cómo estas nuevas configuraciones impactan nuestra 
lógica inconsciente y nuestras experiencias emocionales. En un 
mundo saturado de estímulos visuales y textuales, la capacidad 
de pausar y reflexionar se ha vuelto escasa. Aquí es donde el 
espacio terapéutico del psicoanálisis cobra un valor inmenso, 
proporcionando un refugio donde se puede procesar y digerir la 
avalancha de información moderna.

La psicoterapia psicoanalítica ofrece un entorno seguro para la 
introspección, permitiendo a los individuos explorar su lógica 
inconsciente y encontrar significado en medio del caos contem-
poráneo. Este proceso de digestión emocional es crucial para 
el bienestar mental, especialmente en una era definida por la 
sobrecarga sensorial. En conclusión, el psicoanálisis proporciona 
un contrapeso necesario a la constante exposición de estímulos, 
facilitando un mayor autoconocimiento y crecimiento personal.

Cristina Kennington Westmark

Revista de la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis |  Vol.  2

9



Cuando una metáfora, figura o símbolo desencadena una 
transformación, se abre la puerta a nuevas asociaciones. 
Bollas describió este proceso como “una interpretación 
bien formulada que puede actuar como un catalizador, 
permitiendo al paciente reorganizar su mundo interno” 
(Bollas, 1987, p. 123). Esto permite que los pensamientos, 
miedos, ideas e ideales del paciente se muevan, reajusten y 
reconstruyan su narrativa, facilitando el descubrimiento y 
la creación de nuevas partes de sí mismo.

Podemos abordar esta idea a través del concepto de “lógica 
inconsciente” propuesto por Christopher Bollas, que 
alude a la lógica intrínseca que subyace en el pensamiento, 
las emociones y los sentimientos de una persona, mani-
festándose a través de las asociaciones reveladas durante 
una sesión analítica. Bollas afirmó que “la secuencia en la 
cual un paciente presenta sus asociaciones revela su lógica 
inconsciente” (Bollas, 1987, p. 45). La secuencia en la cual 
un paciente presenta sus asociaciones revela su lógica 
inconsciente, que organiza sus experiencias, pensamientos, 
sentimientos y recuerdos.

A través de la asociación libre y la relación terapéutica, 
Freud postuló que es posible traer a la conciencia lo que 
yace en el inconsciente. Freud indicó que “la asociación 
libre es el método por excelencia para acceder a los con-
tenidos del inconsciente” (Freud, 1912, p. 111). Siguiendo a 
Bollas, la asociación libre no solo revela lo reprimido, sino 
también cómo el inconsciente se ha moldeado y acomoda-
do a lo largo del tiempo.

El mundo psíquico está en constante movimiento en todos 
sus niveles, ya sea en el Consciente, el Preconsciente y, 
sobre todo, en el Inconsciente. Además, el aparato de per-
cepción está continuamente recibiendo información.

Identificar la lógica inconsciente permite que elementos 
estancados encuentren nuevas formas de configurarse. 
Nuestros pensamientos, miedos, ideas e ideales son 
entidades dinámicas, siempre en movimiento. Esta danza 
interna da forma a nuestra narrativa y construye nuestra 
identidad y nuestras relaciones.

La dinámica de los contenidos psíquicos se explica 
mediante los procesos primarios descritos por Freud: 
condensación y desplazamiento. Freud explicó que “la 

Desde sus inicios, el psicoanálisis ha entablado un 
diálogo continuo con el arte. Freud, al explorar 
tanto los sueños como las expresiones artísticas, 

descubrió figuras, simbolismos y metáforas que le permi-
tieron comprender fenómenos psíquicos, tanto normales 
como patológicos. Freud señaló que “la interpretación de 
los sueños es la vía regia hacia el conocimiento de lo in-
consciente” (Freud, 1900, p. 604). Identificar similitudes en 
los mecanismos presentes en la creatividad, la formación 
de síntomas psicológicos, así como en la generación de 
sueños y fantasías. Este diálogo constante ha enriquecido 
al psicoanálisis, proporcionando valiosos insights sobre la 
complejidad de la mente humana.

Con el arte y las creaciones en mente, el psicoanálisis ha 
encontrado configuraciones mitológicas en nuestro psiqu-
ismo, significados inconscientes entretejidos en canciones 
de cuna, dramas familiares transmitidos a través de gener-
aciones y guiones de vida que parecen inescapables. Jung 
mencionó que “el símbolo es la mejor posible expresión de 
algo desconocido” (Jung, 1964, p. 23). Muchos pacientes 
tienden a asociarse o soñar en torno a imágenes, leyendas, 
cuentos, dibujos, pinturas, caricaturas infantiles o can-
ciones. Identificar estas asociaciones permite al terapeuta 
comprender mejor al paciente y facilitar su exploración y 
producción de contenidos psíquicos.

Los psicoanalistas escuchan las “creaciones o puestas 
en escena” en el contenido que los pacientes comparten 
en el consultorio, en forma de repeticiones, patrones y 
signos. Freud escribió que “los síntomas son formaciones 
de compromiso, en las que se da expresión a impulsos 
reprimidos y defensas contra esos impulsos” (Freud, 1923, 
p. 31). También presentan a los pacientes figuras, símbolos 
y metáforas para arrojar luz sobre lo que puede obstacu-
lizar o acelerar su dinámica interna, o para construir un 
nuevo sentido. Winnicott afirmó que “la creatividad es la 
retención, en la vida adulta, de algo que pertenece a la ex-
periencia infantil: la capacidad de crear el mundo” (Winn-
icott, 1971, p. 86).

Una narrativa puede atrapar a una persona, pero el arte 
ofrece alternativas diversas para interpretar el mundo 
interno y externo. En este contexto, algunos psicoanalistas 
integran elementos artísticos como pintura, cuentos, es-
cultura, literatura, mitos y leyendas en su enfoque clínico. 
Estos elementos facilitan nuevas asociaciones, ayudando al 
paciente a cuestionar y reconstruir su mundo interno.

Revista de la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis |  Vol.  2

10



aportan, al tiempo que nos desprendemos de lo que no nos 
nutre. Ante la producción acelerada de imágenes, videos y 
textos facilitada por la inteligencia artificial, esta digestión 
se vuelve proporcionalmente más importante.

Hoy en día, estamos expuestos a una cantidad abrumadora 
de imágenes, videos, textos e ideas. La velocidad y la can-
tidad de información a la que tenemos acceso diariamente 
es sin precedentes. Este constante bombardeo de estímulos 
puede resultar en una sobrecarga sensorial y emocional, 
dificultando nuestra capacidad para procesar y reflexionar 
sobre nuestras experiencias de manera significativa. Los 
tiempos de pausa y de silencio, espacios esenciales para la 
introspección y la reflexión, se están volviendo cada vez 
más escasos. La conversación profunda y el diálogo signifi-
cativo se ven comprometidos en una era donde la inmedia-
tez y la superficialidad a menudo prevalecen.

En este contexto, el espacio proporcionado por la psico-
terapia psicoanalítica o el psicoanálisis cobra un valor aún 
mayor. Estos espacios terapéuticos ofrecen un refugio 
contra la vorágine de información, permitiendo a los 
individuos detenerse, reflexionar y conectar con su mundo 
interno de manera profunda y significativa. En palabras de 
Bollas (1987), “la terapia psicoanalítica brinda un espacio 
para que el paciente pueda explorar su lógica inconsci-
ente, permitiendo la emergencia de nuevas asociaciones y 
significados”.

La capacidad de pausar, de sentarse en silencio y de 
sumergirse en un diálogo introspectivo es esencial para 
el bienestar emocional. La psicoterapia psicoanalítica 
proporciona precisamente este espacio, un lugar donde el 
tiempo parece desacelerarse, permitiendo que el individ-
uo pueda procesar y digerir sus experiencias de vida. Este 
proceso de digestión emocional es crucial en una era donde 
las experiencias no siempre son asimiladas adecuadamente 
debido a la rapidez con que son consumidas.

La importancia de estos espacios terapéuticos radica en 
su capacidad para ofrecer una oportunidad de reflexión y 
autoexploración que es cada vez más difícil de encontrar en 
la vida cotidiana. En un mundo saturado de información, 
el psicoanálisis se convierte en un baluarte para el alma, un 
lugar donde se puede encontrar significado y coherencia 
en medio del caos. Al proporcionar un espacio seguro para 
la expresión y la reflexión, la psicoterapia psicoanalítica 
ayuda a los individuos a digerir y asimilar sus experiencias, 

condensación es una característica destacada del trabajo 
del sueño, y es también esencial en el proceso de sim-
bolización” (Freud, 1900, p. 328). La condensación fusiona 
diversas ideas en una única representación simbólica, y el 
desplazamiento transfiere significado de un objeto a otro.

Estos procesos no se mueven de manera arbitraria; se 
acomodan en patrones: signos, símbolos y metáforas. El 
arte produce, expone y expresa diferentes lógicas, formas 
de sentir, pensar y ordenar el mundo interno. Lo que 
percibimos se convierte en parte de nosotros, y el arte que 
apreciamos influye en nuestra lógica inconsciente. Nuestra 
lógica inconsciente está compuesta en parte por signos, 
figuras y metáforas de nuestra cultura, nutrida por obras 
creativas y artísticas.

Todo lo anterior lo comparto como antesala para reflex-
ionar juntos sobre la inteligencia artificial y su uso en la 
creación artística. ¿Cómo influyen las configuraciones 
emergentes en nuestra lógica inconsciente? ¿Tendrán el 
poder de transformar nuestros sufrimientos, identifica-
ciones, deseos y aspiraciones? ¿O complejizarán aún más 
estos aspectos?. La inteligencia artificial, al presentarnos 
nuevas metáforas mediante imágenes y videos, ¿con-
tribuirá a la apertura de nuevas formas de existencia? 
¿Generará nuevas formas de sufrimiento? ¿Nos ofre-
cerá alternativas para salir de él o nos perderemos entre 
demasiadas opciones?. Ante la exposición acelerada de 
nuevas metáforas, imágenes y sonidos, ¿podremos encon-
trar mayor flexibilidad ante lo diferente? ¿Podremos hallar 
en la diversidad lo que nos une? ¿Podremos sacudirnos la 
incomodidad de no saber qué es artificial y qué es real?

Los cambios generan inquietud, y los relacionados con la 
inteligencia artificial no solo despiertan curiosidad, sino 
también incertidumbre. El psicoanálisis proporciona un 
espacio libre de juicio, permitiendo cuestionar, reflexion-
ar, pensar y sentir, encontrar palabras para describir nues-
tras percepciones y entablar un diálogo interno profundo.

Cuando menciono “digestión” en este contexto, me refiero 
a la concepción de Winnicott, que implica recibir, destruir 
(o digerir), nutrirnos y desechar lo que no nos contribuye 
emocionalmente. Winnicott escribió que “el juego es la 
forma en la que el individuo, especialmente el niño, exper-
imenta la creatividad, y es esencial para su desarrollo emo-
cional” (Winnicott, 1971, p. 54). Este enfoque nos invita 
a absorber experiencias, procesarlas y nutrirnos de lo que 

Revista de la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis |  Vol.  2

11



facilitando un mayor autoconocimiento y crecimiento 
personal.

En conclusión, en una era caracterizada por la sobreabun-
dancia de estímulos y la falta de tiempo para la reflexión, 
el valor del espacio psicoanalítico se magnifica. La capaci-
dad de detenerse y reflexionar en un entorno seguro y sin 
juicios es un recurso invaluable para la salud mental y el 
bienestar emocional. La digestión emocional que facilita el 
psicoanálisis es más crucial que nunca, proporcionando un 
contrapeso necesario a la constante avalancha de infor-
mación que define nuestra existencia contemporánea.

BIBLIOGRAFÍA
•	 Bion, W. R. (1962). Learning from Experience. Tavis-

tock.
•	 Bollas, C. (1987). The Shadow of the Object: Psychoanaly-

sis of the Unthought Known. Columbia University Press.
•	 Freud, S. (1900). The Interpretation of Dreams. Macmil-

lan.
•	 Freud, S. (1912). Recommendations to Physicians Prac-

ticing Psycho-Analysis. In The Standard Edition of the 
Complete Psychological Works of Sigmund Freud, Volume 
XII (1911-1913) (pp. 109-120). Hogarth Press.

•	 Freud, S. (1923). The Ego and the Id. Hogarth Press.
•	 Jung, C. G. (1964). Man and His Symbols. Dell Publish-

ing.
•	 Kris, E. (1952). Psychoanalytic Explorations in Art. Inter-

national Universities Press.
•	 Winnicott, D. W. (1971). Playing and Reality. Rout-

ledge.

Revista de la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis |  Vol.  2

12



LA EXONERACIÓN DE PASCUAL DUARTE
ALEJANDRO PALAU ALONSO

RESUMEN 

En la exoneración de Pascual Duarte, Alejandro Palau 
presenta un trabajo de entendimiento analítico del 
personaje creado por José Cela. En un ir y venir de pens-

amientos el autor hila y fundamenta cuatro ideas centrales.

 La primera indica la actualidad del pensamiento Freudiano que 
permite humanizar a la persona al simbolizar las experiencias 
como únicas e irrepetibles. De ella se desprende la segunda idea, 
el ¿psicoanálisis para qué?, posicionando a la interpretación en 
el lugar privilegiado de permitir ahondar en la mente. Desde 
su mirada comenta que Cela nos enseña que todos los seres 
humanos tenemos, aunque sea miserablemente, la aspiración de 
conocer algo de nosotros mismos o ser reconocidos por alguien. 
La tercera idea se enfoca en corroborar el pensamiento Freudia-
no en relación a que la denegación o desmentida son el inicio de 
la psicopatología neurótica.
 
Finalmente ratifica la importancia de aplicar dentro de la 
función analítica el sentido de que la mente humana se forma 

Alejandro Palau Alonso

gracias a la interrelación de lo interno con lo externo, y el único 
camino para este entendimiento es humanizándonos.
Palabras clave: Desmentida, mente, consciente, experiencia 
humana.

“Yo, señor, no soy malo, aunque no me faltarían motivos para 
serlo.” Cela (2009, p.25)

Camilo José Cela piensa en la naturaleza humana, 
por lo que combina crueldad, bondad, ingenuidad 
y ternura a teclas alternas.

Junto al Quijote, La familia de Pascual Duarte es la novela 
española traducida a más idiomas. En ella, Cela plasma a un 
país, escindido por la profunda trinchera de la guerra civil, 
por los exilios exteriores o interiores, las sobrevalora-
ciones oportunistas y los desconciertos posteriores, la 
crisis democrática, así como también el presentimiento de 
una guerra que determinaría desde la geografía mundial, la 
tecnología, las ideas y hasta los sentimientos humanos.

Pío Baroja, maestro de aquel Joven Cela no accede a 
apadrinar la obra. Impactado por su poética y revulsiva 
violencia le contesta en una carta:
“No, mire, si usted quiere que lo lleven a la cárcel, vaya solo, que 
para eso es joven. Yo no le prologo el libro”.

La obra está escrita al reflejo de un self verdadero, pre-
scinde de todos los disfraces, culturales o sociales que 
pueden ocultarlo, y al término nos encontramos con lo 
escatológico, lo ruin, lo elemental, pero también con el 
sorprendente e inagotable filón de los valores descarnada-
mente humanos, demasiado humanos.

Donald Winnicott en su libro La naturaleza humana (1954) 
nos sugiere una oposición entre metas de la naturaleza 
de la humanidad como el arte, la ciencia, ética, religión, 
derecho, y la literatura, y la otra meta, la humana animal, 
natural, de sobrevivencia, el eterno debate freudiano de los 
instintos y su gobierno, sojuzgamiento o represión. Este 

Revista de la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis |  Vol.  2

13



concepto de Winnicott es finamente tratado por Camilo 
José Cela. Tal cual como lo logró el maestro Freud en el 
infinito cuerpo teórico del psicoanálisis.

En la novela de Cela, Pascual es el antihéroe, un criminal 
ingenuo y en ocasiones inocente, obligado a seguir un 
destino que le fue impuesto, viviendo con poca suerte, al 
tiempo de entenderla poco, dominado por sus instintos, 
sin lograr entender el desarrollo de sus impulsos en el más 
estricto sentido metapsicológico. Sí, aunque cueste trabajo 
creerlo. Cela, en su época y bajo sus circunstancias, nos 
enseña a través de la obra la mente humana, más allá del 
cerebro y sus infinitas conexiones neuronales, que algunos 
toman como referencia para enlistar conductas y patrones 
de comportamiento que terminan describiendo a un ser 
humano.

No, la mente es algo más que eso y Cela lo sabía. Pascual es 
una perspectiva compleja de vida, de narrativa, de tiempos 
y de vínculos. Porque Pascual existe y adquiere forma, pese 
a la miseria, al abandono, a la debilidad, la pasión y a mil 
impedimentos más y pese a su impronosticable y funesto 
desenlace y aún más pese a su osado autor. 

“La mente es la vida” nos dice Alva Noë, (2010, p. 63) aún 
en la vida de un animal. Si queremos entender su men-
te, no solo debemos dirigirnos hacia el interior, hacia su 
constitución neurológica física; también debemos prestar 
atención a la manera en que el animal vive y la manera en 
que está volcado hacia su entorno. En uno de sus últimos 
escritos titulado “La naturaleza de lo psíquico” Freud escribe 
que si alguien nos preguntará ¿Qué es propiamente lo psíqui-
co? La respuesta sería fácil: percepciones, representaciones, recu-
erdos, sentimientos, actos de voluntad y los sustratos energéticos 
que le acompañen. (Freud, 1940-1938; p 284)

Alva Noë en el 2010, nos repite 120 años después lo dicho 
por Sigmund Freud que la mente es la interacción de 
un cerebro con el cuerpo y el mundo, esto nos ayuda a 
humanizar a la persona, ya que personifican la experiencia, 
creando una memoria única e irrepetible. Esta sería mi 
primera intención del trabajo, el poder darnos cuenta de la 
actualidad del pensamiento Freudiano que parece tener un 
pacto similar al de Fausto.

¿Pero qué es la mente si no es puro cerebro? ¿Es destino? 
¿Puede el destino marcar el carácter de una persona? o 
bien, en este caso, ¿El de un personaje ficticio que a fin de 

cuentas termina siendo humano, demasiado humano? 

Escuchemos la voz de Pascual: “Los mismos cueros tenemos 
todos los mortales al nacer y, sin embargo, cuando vamos creci-
endo, el destino se complace en variarse como si fuésemos de cera 
y en destinarlos, por sendas diferentes, al mismo fin: la muerte. 
Hay hombres a quienes se les ordena marchar por el camino de 
las flores, y hombres a quienes se les manda tirar por el camino 
de los cardos y de las chumberas. Aquellos gozan de un mirar 
sereno y al aroma de su felicidad sonríen con la cara del inocen-
te; estos otros sufren del sol violento de la llanura y arrugan el 
ceño como las alimañas por defenderse. Hay mucha diferencia 
entre adornarse las carnes con arrebol y colonia, y hacerlo con 
tatuajes que después nadie puede borrar.” (Cela, 2009, p.25)

 Aún más simple, ¿Será la suerte, como lo cree Pascual, el 
signo que le impone una aceptación y resignación paciente 
de su vida y del cabal cumplimiento de sus condiciones?

Observando en profundidad el universo narrativo de Cela, 
se vislumbra a los ojos del lector un proceso de socavación 
interna y de decadencia, fealdad, impotencia, vacío, 
nostalgia y arte. Entonces el caso resulta una combinación 
perfecta de la naturaleza humana descrita por Winnicott 
(1954), la humanidad contra el humano.

¿Qué mueve a Pascual, heroísmo o debilidad? ¿Son faltas 
básicas, desaciertos o traspiés que se le presentan a Pascual 
y que resuelve como puede, opaca, primitiva y modesta-
mente? ¿Quién puede entender a Pascual? ¿Es Pascual un 
sujeto ajeno a lo que vivimos? No.

Veamos las diferentes escuelas Psicoanalíticas: Pascual es 
un individuo dominado primordialmente por el proceso de 
pensamiento primario, un ser primitivo que vivió siempre 
bajo el principio de placer, sin un yo ni un superyó, sin de-
sarrollo de una libido objetal que le permitiera vincularse, 
una persona que careció de una base segura; ni madre ni 
padre suficientemente buenos, con un holding que repre-
senta más a un sarcófago o un ataúd al que solo le falta el 
último clavo, un pecho bueno de donde sujetarse, lejos de 
un ambiente favorecedor de un apego seguro, ausencia de 
un espejo modelador del narcisismo sano que le ayudará a 
desarrollar un sentido de pertenecía de afectos positivos, 
de empatía y seguridad; Todas ellas serían acertadas descrip-
ciones que ayudarían a teorizar el fenómeno Pascual , pero 
¿Pascual es un Fenómeno?

Revista de la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis |  Vol.  2

14



Pascual nace y crece con pobres recursos externos que le 
ayuden a domeñar su carga filogenética interna, enfrenta 
la vida entre eros y tánatos, vinculado y desvinculado de la 
vida, empobrecido raquíticamente en la comprensión de 
sus afectos, que lo llevan a una historia de la cual no parece 
sentirse protagonista, en una contradicción tan humana 
como su naturaleza.

No quiero enredarme en retórica y labia ineficaz, no deseo 
que salgan de aquí y compren la naturaleza humana de 
Winnicott ni La Familia de Pascual Duarte de Camilo José 
Cela. Mi segundo propósito es pensar en el ¿psicoanálisis 
para qué?. Pienso que es para el entendimiento profundo 
de la mente. Entonces, haciendo uso de la herramienta 
privilegiada del psicoanálisis, “la interpretación”, trataré de 
cavar en la mente de Pascual.

Al describir su casa, la cual representa en mi opinión, un 
self nuclear y una frágil estructura psicológica, un vacío en 
donde las cosas están por estar y la gente vive por vivir, 
donde no existen recursos que pudiesen nutrir y construir 
a una persona con figuras que motivaran el buen desarrollo, 
de identificación, introyección e identidad, de ideales y 
valores que fomentaran una sensación de ser y de estar, 
Pascual vive un vacío, no un vacío al modelo Kernberiano, 
más bien, un vacío similar al de una fuente de afectos que 
emana como el agua del pozo de su casa, agua enfermiza, 
pozo que Pascual hubo de cegar como a su propia madre, 
en un matricidio que parece lapidar los resentimientos del 
abuso, odio y heridas que deploraron una vida.

Ricardo Moscone (2008) en su artículo sobre los crímenes 
cotidianos nos comenta que los seres humanos atacamos a 
alguien cuando lo consideramos un peligro o que nos haya 
hecho sentir una injuria narcisista y que, como castigo, 
merece morir. Estas agresiones tienen una equivalencia 
simbólica con el parricidio o matricidio, producen un 
sentimiento de culpa autodestructivo debido al accionar 
inconsciente de ese superyó tiránico, violento y vengativo 
que no perdona ni olvida.

“El resto de la casa no merece la pena ni describirlo, tal era su 
vulgaridad. Dos habitaciones, si habitaciones hemos de llamar-
las por eso de que estaban habitadas, ya que no por otra cosa 
alguna, y la cuadra, que en muchas ocasiones pienso ahora que 
no sé por qué la llamábamos así, de vacía y desamparada como 
la teníamos”. (Cela, 2009, p. 29)

En la mente de Pascual existe introspección, diálogo inter-
no, interés por entender, no digo que tenga la facilidad de 
lograr un insight simplemente Cela nos enseña que todos 
los seres humanos tenemos, aunque sea miserablemente, 
la aspiración de conocer algo de nosotros mismos o ser 
reconocidos por alguien. Alva Noë comenta: “los seres vivos 
se plantean la cuestión de la conciencia, porque los seres vivos 
exhiben, por lo menos, una capacidad primitiva de acción”. 
(Nöe, 2010, p.23) 

Cela pone en nuestro Pascual el ejemplo de que los seres 
humanos vivimos en la desmentida o denegación, “Los 
habitantes de las ciudades viven vueltos de espaldas a la verdad” 
(Cela, 2009, p.32), Tal cual como Freud nos lo hizo ver. 

La tercera intención de este trabajo sería dejar en ustedes 
el día de hoy que la psicopatología neurótica inicia con 
la denegación o desmentida, desgraciadamente esta no 
es una idea mía ni de Cela, sino del propio Freud quien 
afirma “Toda neurosis tiene la consecuencia y, por lo tanto, 
probablemente la tendencia de expulsar al enfermo de la vida 
real”  (Cela, 2009 p.329), de enajenarlo de la realidad. En 
palabras de Cela es “darle la espalda a la verdad” (Cela, 2009 
p.329). Freud describió en varios artículos, negar no es 
solamente decir no, es saber que algo existe, está, vive, 
molesta, muta, pero no se quiere ver. El mecanismo de 
defensa por excelencia, con el cual trabajamos en nuestros 
consultorios, no es la proyección, escisión, fantasía, etc, 
es la desmentida o denegación, nuestros pacientes insisten-
temente le dan la espalda a la verdad, la desmentida es un 
estado defensivo que funciona como el proceso primario del 
soñar porque hace sentir vivir el estado deseado anulando todo lo 
demás. (Moscone, 2008, p.197).

Freud escribe un trabajo sobre la negación en 1925, donde 
deja clara esta idea “Negar algo quiere decir, en el fondo, que 
eso es algo que yo preferiría reprimir” (p.254). Más adelante 
en este mismo artículo Freud hace una relación que en los 
tratamientos lo vivimos, y me atrevería a asegurar, en todas 
las sesiones. Y Cela, en su eminente, dócil y deshonrado 
Pascual, lo plasma lucidamente; dice Freud “El juzgar está 
relacionado con la inclusión dentro del yo o la expulsión de él, 
que originariamente se rigieron por el principio del placer. Su 
polaridad parece corresponder a la oposición de los dos grupos pul-
sionales que hemos supuesto, la afirmación es la unión y pertenece 
a Eros, y la negación es sucesora de la expulsión y pertenece a la 
destrucción” (p. 256). Pascual, como lo mencioné antes, vive 
una temeraria lucha entre vincularse y desvincularse.

Revista de la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis |  Vol.  2

15



Dice Pascual y me conecto con él: “Ustedes sabrán disculpar 
el poco orden que llevo en el relato, que por eso de seguir a la 
persona y no al tiempo me hace andar saltando del principio 
al fin y del fin a los principios” (Cela, 2009 p.53). Principios 
que, en mi caso, se funda el ¿Psicoanálisis para qué?

Cela parece conocer que los psicoanalistas necesitamos, 
para comprender, la mente de una persona, averiguar 
sobre su vida, recuerdos, metáforas, narrativas, y nos com-
parte la infancia, pubertad, adultez y la muerte de Pascual.

En su infancia no hay buenos recuerdos. Un padre 
alcohólico, áspero y rústico que muere encerrado en un 
clóset, literalmente enfermo de rabia, su madre larga y 
chupada, con cara de tísica, desabrida y violenta y un len-
guaje en la boca capaz de blasfemar las peores cosas a cada 
momento y por los más débiles motivos. 

“Se llevaban mal mis padres; a su poca educación se unía su 
escasez de virtudes y su falta de conformidad, defectos que, para 
mi desgracia, todos hube de heredar y esto hacía que se cuidaran 
bien poco de pensar en los principios y refrenar los instintos”. 

Sus hermanos, Rosario, con quien vive su drama edípico, 
odiando y maldiciendo a la pareja de esta “El Estirao”, y 
Mario que pasaba los días y las noches aullando y llorando 
como una rata, el cual, murió ahogado a temprana edad en 
un tambo de aceite.

En la muerte de Mario, Pascual vuelve a recordar que su 
madre era una mujer de entrañas secas, de corazón duro 
que ni una lágrima derramó por la desgracia de su criatura. 
Su madre era como la fuente del pueblo que lucía airosa, 
sin que de ella se viera manar aguas. “De mi puedo decir que 
lloré, al igual que mi hermana Rosario, y que tal odio llegué a 
cobrar por mi madre, y tan de prisa había de crecerme, que lle-
gué a tener miedo de mí mismo ¡La mujer que no llora es como 
la fuente que no mana, que para nada sirve, o como el ave del 
cielo que no canta, a quien, si Dios quisiera, le caerían las alas, 
porque a las alimañas falta alguna les hacen”. (p.77)

Pascual empieza a crear un conocimiento de lo que él mis-
mo llama su destino y como dice “Al que el destino persigue 
no se libra aunque se esconda debajo de las piedras”. Inicia un 
proceso de desintegración, desvinculación, de recono-
cimiento de la grave experiencia con un objeto malo, del 
antiholding, sin aseguramiento ni protección alguna. Emp-
ieza a experimentarse a sí mismo como un ser burdo que 

intenta organizar sus impulsos y sostiene una lucha impla-
cable por una posible integración. Siguiendo a Winnicott 
en el citado trabajo anteriormente, “La naturaleza humana”, 
nos comenta “Sea como fuere, el estado de desintegración no 
puede por sí mismo ir adelante, y en la medida en la que debe 
mantenerse la desintegración en esa misma medida queda en 
suspenso el desarrollo emocional”. (Winnicott, 1996, p.31)

Es tiempo de llegar al último y cuarto objetivo de mi traba-
jo. Hace tiempo en una sesión de supervisión, presenté una 
paciente de análisis en tres sesiones semanales en diván, 
con un diagnóstico caracterológico de personalidad fálico 
narcisista, con la historia de un hermano muerto, un padre 
narcisista devaluador, una madre seca y tísica como la de 
Pascual. El tratamiento empezó a presentar serias compli-
caciones resistenciales basadas en la agresión y erotización 
de la transferencia; leyendo la viñeta y haciendo énfasis en 
los momentos en los que yo contratransferencialmente me 
sentía abrumado por el ataque y los arrebatos de mi paci-
ente que producían una desintegración de las sesiones y del 
proceso analítico, y por ende de su desarrollo emocional. 
El supervisor me pide que haga un alto y me da un consejo 
que debería escribir en letras de oro. “Lic., una pausa… Esta 
paciente necesita sentirse humana, necesita ser persona… hu-
manice a su paciente”. Mi entendimiento, contra reacciones, 
contratransferencia, sentimientos de invasión de elemen-
tos beta, como le gusten llamar, cambió, y entendí la im-
portancia de la mente de una persona y de lo interminables 
e incontables que son los fenómenos cuando una mente se 
enfrenta a otra y que el único camino es humanizándonos, 
es decir, entendiendo a conciencia la profundidad de lo que 
encierra la naturaleza humana y la manera en la que una 
mente se forma gracias a la interrelación de lo interno con 
lo externo.

A la desgracia no se acostumbra uno, dice Pascual, y 
reservándome un tanto el teorizar continuo con el final 
de su historia “voy a continuar con mi relato; triste es, bien lo 
sé, pero más triste todavía me parecen las filosofías hechas para 
entender mi corazón.” (Cela, 2009 p.73)

Pascual y mi supervisor tienen razón, en palabras de 
Edgar Morin (2003), las ideas no son reflejo de lo real, 
sino traducciones y construcciones, que se convierten en 
mitología, religión, ideología o teorías que pueden conver-
tirse en dogmas y alejarse de lo humano.

Revista de la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis |  Vol.  2

16



Pascual huye del pueblo como un leproso y vive en paz un 
tiempo, a su regreso una desgracia más y se vuelve a sus 
costumbres y su costumbre era como la de un asno, estar 
atado al rosal, mata al amante de su esposa “El estirado”, el 
mismo que deshonró a su hermana, y va una vez más a la 
cárcel.

Al salir Pascual mata a su madre ¿porqué?:

La lápida de su madre fue entonces su paz, y hasta aquí mi 
relato de la vida de Pascual Duarte. Parece que finalmente, 
Cela entiende que el simbolismo del agua es el símbolo 
materno por excelencia, y que el agua puede generar rosas 
o generar espinas. En su leitmotiv del matricidio está 
incluido el renacimiento de sí mismo; para él, la palabra 
“madre” y la palabra “tumba” fueron sinónimos.

Estos son los sucesos de un transcurso de una vida jalonea-
da, por lucha sobrevivencia, carencias, defensa y adapta-
ción.

“Quería poner tierra entre mi sombra y yo, entre mi nombre y 
mi recuerdo y yo, entre mis mismos cueros y mí mismo, este mí 
mismo del que, de quitarle la sombra y el recuerdo, los nombres 
y los cueros, tampoco quedaría.” (Cela, 2009 p.71)

BIBLIOGRAFÍA

•	 Noë, A. (2010). Out of Our Heads: Why You Are Not 
Your Brain, and Other Lessons from the Biology of Con-
sciousness. Hill and Wang.

•	 Cela, C.J. (2009). La familia de Pascual Duarte. México: 
Destino.

•	 Freud, S. (1914). Recordar, repetir y reelaborar. En Obras 
Completas Sigmund Freud. Volumen 12. Argentina. 
Amorrurtu Editores

•	 Freud, S. (1925). La negación. En Obras Completas 
Sigmund Freud. Volumen 19. Argentina. Amorrurtu 
Editores.

•	 Freud, S. (1940). La escisión del yo en el proceso defensivo. 
En Obras Competas Sigmund Freud. Volumen 23. 
Argentina. Amorrurtu Editores

•	 Laplanche, J. y Pontalis, J. (1994). Diccionario de psi-
coanálisis. Colombia: Editorial Labor.

•	 Morin, E. (2003). El hombre y la muerte. Barcelona: 
Kairós.

•	 Moscone, R. (2008). Narcisismo: Una variación de-
fensiva del amor a sí mismo. Buenos Aires: Seimando 
Ediciones.

•	 Real Academia Española. (1992) Diccionario de la Len-
gua Española. Tomo I y II. Madrid: España.

•	 Winnicott, D. (1996). La naturaleza humana. Buenos 
Aires: Paidós.

Revista de la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis |  Vol.  2

17



EL SUEÑO DE ISAK BORG
CÉSAR BEJARANO GARZA

RESUMEN

En el presente artículo, el autor realiza una interpretación 
de la obra de Bergman “ las fresas silvestres” a través de 
los sueños y encuentros del Dr. Borg , los cuales inician 

en el protagonista  un proceso de autodescubrimiento en el que 
se nos revela sus defensas caracterológicas, así como la represión 
de su capacidad de amar, los cuales, en conjunto a una realidad 
demasiado circunscrita, lo llevaron a un aislamiento emocional.
El análisis profundiza en las dinámicas familiares de Borg, 
en particular, la influencia de su madre fría y castrante, y su 
padre ausente, así como en las proyecciones que estas relaciones 
generan en las mujeres de su vida. La interpretación de los sueños 
de Borg destaca el conflicto interno del personaje entre su deseo 
reprimido y su incapacidad de establecer vínculos afectivos 
genuinos. El artículo concluye con una reflexión sobre el proceso 
de redención y reintegración de Borg, simbolizado en la recu-
peración de su capacidad de amar.

César Bejarano Garza

INTRODUCCIÓN

El contenido latente en las fresas silvestres es tan 
extenso y complejo que me llevó a pensar la película 
como si de una creación onírica se tratara. No me 

parece que Bergman la haya realizado “sublimando” un 
conflicto inconsciente; la película está estructurada de tal 
manera que es imposible no pensar que el director sabía 
exactamente lo que quería transmitir en ella, casi como si 
la película en su totalidad, fuera expresión del proceso psi-
coanalítico del propio Bergman, condensado y puesto en 
escena en el viaje en coche del Dr. Borg. En cierta forma, 
el análisis que realizo de la película lo hago siguiendo esta 
idea de pensar el film como una expresión del pensamiento 
de Bergman, como si de un sueño se tratara, en donde cada 
uno de los personajes de la película pueden ser repre-
sentaciones del sí mismo del Dr. Borg, lo cual refleja, a su 
vez, como toda obra artística, elementos de su autor. Es 
inevitable que en las fresas silvestres se evidencien temas 
que están siempre presentes en la obra de Bergman; la 
muerte, Dios, el sacrificio, el amor, el odio, las dificultades 
vinculares, la soledad, la redención, la alegría, la falta de 
diferenciación entre personajes, los elementos oníricos, 
entre otros. Decidí titular este trabajo como el sueño de 
Borg, no como un título que hace alusión a los sueños que 
aparecen en la película, sino como expresión de un anhelo 
del Dr. Borg de poder relacionarse activamente con sus 
seres queridos afirmando su identidad y transmitiendo a 
los demás lo que él tenía para dar. En pocas palabras, ex-
presar su capacidad de amar y permitirse recibir a su vez el 
amor de los demás. El análisis de este trabajo está dirigido 
a clarificar los elementos presentes en el film que fueron 
un factor determinante en la imposibilidad del Dr. Borg de 
concretar tal sueño.

ANÁLISIS DEL FILM LAS FRESAS SILVESTRES DE 
INGMAR BERGMAN

“Por mi propia voluntad me he aislado casi por completo de la 
sociedad, porque la relación personal con la demás gente consiste 
sobre todo en analizar y evaluar la conducta del prójimo. Por lo 
tanto, me encuentro bastante solo en mi vejez.” 

Revista de la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis |  Vol.  2

18



Con estas palabras del Profesor Borg, Bergman nos presenta la secuencia de apertura del film. Continúa el viejo profesor 
mencionando que tiene un hijo, quién también es médico y que vive en la ciudad de Lund, lugar donde él mismo vivió y 
ejerció durante muchos años. Su hijo está casado, pero no tiene hijos. La madre del Dr. Borg sigue viva y saludable física-
mente a pesar de casi alcanzar los 100 años. 

Finalmente, menciona que su esposa falleció hace ya bastantes años, antes de ser interrumpido por la ama de llaves quien 
le avisa que la cena está lista. Antes de retirarse de su estudio para cenar, menciona que es afortunado de tener una ama 
de llaves tan eficiente, y agrega que es un viejo pedante, a veces insoportable, tanto para sí mismo, como para los demás. 
Por último, nos hace saber, mientras llama a su perro a cenar, su nombre: Eberhart Isak Borg, tiene 78 años y al día 
siguiente lo nombraron Doctor Honoris Causa. En el guión literario de la película, esta secuencia inicial contiene algunos 
elementos extras que quisiera agregar:  

“...soy demasiado viejo como para mentirme a mí mismo. Pero por supuesto que no puedo estar demasiado seguro. Mi actitud de 
complacencia hacia mi propia veracidad podría ser insinceridad disfrazada, aunque no sé muy bien qué podría yo querer ocultar”.  

Esta secuencia de apertura muestra algunos rasgos de carácter del Profesor Borg que vale la pena mencionar. Erikson 
(1978) resalta la maestría de Bergman para revelar a través de “pequeños indicios visuales y auditivos un ejemplo clásico de 
carácter compulsivo” a través de sus modales y su tono defensivo, ”como si alguien lo hubiera acusado de algo” indicando “con 
cuántas restricciones del sí mismo ha podido comprar esa aparente autonomía de aislamiento orgulloso”. Este orgullo narcisista, 
asociado a su aparente autonomía, refleja la incapacidad del Profesor Borg para mantener vínculos afectivos a través de 
los años y cómo su carácter compulsivo parece ser el resultado de sus defensas narcisistas ante sus ansiedades provocadas 
por el fracaso en sus intentos de vincularse, reforzando sus defensas ante nuevos fracasos, creando un círculo vicioso en 
donde intenta curarse con aquello mismo que lo enferma y lo limita.   Esto parece ser lo que no logra descifrar respecto a 
que “pudiera querer ocultar”, así como su actitud de complacencia hacia sí mismo debido a estar seguro de haber realizado 
esfuerzos para vincularse con sus seres queridos. Pareciera que lo más importante para él fue la capacidad de trabajar por 
encima de su capacidad de amar. Esto se ve reflejado en la descripción inicial, como si estuviera enumerando en orden 
de importancia las cosas más significativas de su vida; su profesión, su trabajo, su hijo, su madre, su esposa, y defensiva-
mente, deja para el final su título Honoris Causa.  Erikson (1978) parafrasea a William James mencionando que la labor 
del Dr. Borg es encontrar en el fondo de su aislamiento “no solo a su yo asesinado, sino también a su yo asesino, para hallar a 
su yo vivo y dador de vida”. 

Esa misma noche, el Profesor Borg tiene un sueño que contiene los elementos de su crisis, mismos que se irán manifestando 
a través de la película como consecuencia de su caracteropatía. 

1ER SUEÑO

El Dr. Borg camina por calles familiares completamente solas, con fachadas de casas cerradas, mientras se escuchan 
sus pasos al caminar en un silencio absoluto. Frente a un negocio de un relojero y un optometrista, cuelga un reloj sin 
manecillas; este tiene dos grandes ojos con lentes que parecen llorar sangre. Borg saca su reloj de bolsillo y este tampoco 
tiene manecillas. En lugar de las manecillas del reloj, escuchamos el corazón del Dr. Borg.  Hay una persona de espaldas 
y al acercarse y ser tocado por el Dr. Borg, se da vuelta. Tiene un rostro comprimido y cae desintegrándose, dejando un 
rastro de agua, su yo asesino.  Aparece una carroza fúnebre después de escuchar el sonido de las campanas de la catedral. 
Una de las ruedas choca con el poste de un farol y se rompe. El coche se tambalea, asimilando el movimiento de una cuna 
produciendo un sonido escalofriante, el cual tiene mucho parecido con el llanto de un bebé. En el suelo, el ataúd destroza-
do nos muestra un cadáver con el mismo rostro del Dr. Borg, su yo dador de vida, quien lo toma de una mano mientras 
parece sonreír de manera escalofriante mientras se acerca a él. 

Revista de la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis |  Vol.  2

19



No es casualidad que este primer sueño de angustia de muerte apareciera justo la noche anterior al recibimiento del Doc-
torado Honoris Causa. Esta investidura del Doctorado representa el grado máximo de valor y confirmación a los méritos 
y excelencia profesional. Quizá por esa razón, la idea de la muerte aparece en el sueño. La persona que aparece sin rostro 
y se desintegra representa al mismo Dr. Borg en su vida profesional, la cual, con esta máxima distinción, indica que está 
llegando a su fin. Ya no hay nada más que realizar, nada más que conseguir. Las casas con las puertas cerradas representan 
el fin de las posibilidades profesionales con las cuales evadir la angustia de muerte. Al parecer, la vida profesional del Dr. 
Borg ha sido un refugio para mantener a raya la angustia de muerte. Sin embargo, no es un elemento onírico derivado de 
la muerte, sino de la vida. La carroza con el féretro representa lo reprimido del Dr. Borg, aquello que tuvo que sacrificar 
para sobrevivir. Solo hasta ese momento, en que el deseo de afirmarse de manera narcisista ha sido alcanzado al obtener 
el máximo reconocimiento, se manifiesta lo reprimido como consecuencia de un debilitamiento de las defensas narci-
sistas y de una crisis existencial al final de su vida. El sueño parece simbolizar un intento de recuperar la vida sacrificada, 
y aunque pareciera un sueño terrorífico, es lo contrario; es su yo dador de vida quien lo toma de la mano, provocando 
la angustia del viejo profesor, ya que esta siempre se vive desde la coraza defensiva, y ahora esta parte negada retorna 
provocando todas las ansiedades que causaron su represión. En esta parte del sueño está implícita la idea del sacrificio, es 
decir, lo que el Dr. Borg sacrificó de su vida para mantenerse a salvo, aunque eso lo aislara de toda posibilidad de vincu-
larse afectivamente. En el guión literario, Bergman hace alusión a otro sacrificio, que sólo más tarde se revela en el film; 
el sacrificio del hijo a manos del padre. Bergman escribe: “Muy arriba de mí, el sol brillaba completamente blanco, y sus rayos 
bajaban forzados entre las casas como un cuchillo afilado. Yo estaba tan frío que mi cuerpo entero temblaba”. Greenberg interpre-
ta magistralmente esta parte como el sacrificio que Abraham estuvo dispuesto hacer por orden de Dios de su hijo Isaac. A 
diferencia de Abraham, que estuvo a punto de realizar el sacrificio de su propio hijo,  Isak Borg fue ofrecido en sacrificio 
por parte de su padre a su madre, en una dinámica sistémica que al parecer le permitía al padre de Borg mantenerse aus-
ente de la dinámica familiar y conyugal.  

Al día siguiente, el Dr. Borg se levanta con la firme convicción de manejar en coche hasta la ciudad de Lund, lugar donde 
recibirá su Doctorado. Su ama de llaves protesta y se revela que tiene una huésped; se trata de su nuera, Marianne, quien 
le pide acompañarlo en el trayecto a la ciudad de Lund. Durante el viaje se revelan algunos rasgos de carácter adicionales 
del Dr. Borg a través de la plática con su nuera y a través de la imagen que esta tiene de su suegro. De esta conversación 
sobresale el carácter anal del Profesor y sus tendencias compulsivas respecto a una deuda que su hijo tiene con él. Borg, a 
pesar de ser millonario, espera que su hijo cumpla con el pago de la deuda sin importar que tenga dificultades económi-
cas. El Profesor lo racionaliza diciendo que su hijo y él son muy parecidos, y que su hijo respeta los compromisos igual 
que a él como padre. La nuera le responde: “Es posible, pero también te odia”. Esta parece ser la primera ocasión en que el 
Profesor Borg es confrontado con una verdad distinta a la que él ha creado en su mente, y de paso nos muestra por pri-
mera vez, el valor afectivo que su hijo tiene para él, pues la expresión de horror del profesor al escuchar aquellas palabras 
revela no sólo el asombro respecto al cuestionamiento de su rol paterno que tan orgullosamente afirma al decir que su 
hijo es parecido a él, sino que también lo obliga a confrontarse con su posible error como padre, que hasta entonces no 
reconocía,  y el efecto que pudo haber tenido en su hijo. El Profesor parece defenderse de la aseveración de su nuera 
preguntándole por qué le tiene aversión, como si sus palabras representaran una devaluación más que una realidad. Ella 
responde si puede ser honesta, a lo que el profesor le ruega que lo sea. Ella le dice: “No eres más que un viejo egoísta, descon-
siderado, y no te preocupas más que de ti mismo, pero sabes ocultarlo bajo una máscara de buenos modales y caballerosidad.” Ella le 
recuerda el motivo de su estadía en su casa debido a una “estúpida idea” de que él pudiera ayudarla a ella y a su marido en 
los problemas matrimoniales.” El profesor fue tajante: “Las masturbaciones mentales no me impresionan en lo más mínimo, así 
que no me vengas con lamentaciones”. Ella le asegura:  “debe ser terrible depender de ti”.  El profesor menciona que ella es una 
mujer encantadora y lamenta que lo aborrezca, solo para quedar sorprendido por segunda ocasión con la respuesta de 
ella: “No es que te aborrezca, me das lástima”. 

Pareciera que Marianne logra identificar los rasgos caracterológicos del Dr. Borg a través de los de su marido, el cual, 
efectivamente, es muy parecido a su padre, pudiendo reconocer la falla generacional en los Borg, negándose a perder su 
futuro como consecuencia del pasado de los Borg, un pasado muerto, que, sin embargo, a través de ese momento empieza 
a cobrar vida.  

Revista de la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis |  Vol.  2

20



EL RINCÓN DE FRESAS SILVESTRES

Al llegar a la vieja casa abandonada de verano, Marianne menciona que le parece “una ridícula casa vieja” y decide ir a 
nadar. Esto es una alusión al self del pasado del Profesor que ha empezado a retornar desde lo reprimido, representado 
por la casa abandonada que cobra vida mientras el profesor se dirige al rincón de las fresas silvestres, viviendo una en-
soñación por demás reveladora. Entonces aparece Sara, su prima y su primer amor, recogiendo fresas silvestres, mientras 
Sigfrid, el hermano mayor del doctor, intenta seducirla mientras ella se defiende pobremente cediendo finalmente a un 
beso que Sigfrid le planta. Ella llora lamentándose que “la ha convertido en una mala mujer, al menos casi”.  

Borg continúa su ensoñación, ahora dentro de la casa, donde una multitud de hermanos y primos se disponen a comer 
bajo el presidio de una tía autoritaria. En el guión literario, Borg menciona: “los únicos que faltábamos éramos, papá, mamá 
y yo”. Sobresale además en la escena la ausencia de la figura masculina en la familia de los Borg, dando señales de un 
matriarcado representado por la tía autoritaria, que parece además cumplir una función sistémica al hacerse cargo de sus 
sobrinos en compensación de las figuras paternas. La única figura masculina presente es el tío Aaron, el cual está bastan-
te sordo y cuyo banquete es servido en honor de su cumpleaños. Se trata de un personaje bastante infantil, casi cómico, 
que no se entera de casi nada de lo que ocurre a su alrededor. Unas gemelas que hablan al unísono ponen en evidencia a 
Sara y a Sigfrid, ya que los vieron mientras se besaban en el rincón de las fresas silvestres. Sara sale del comedor llorando, 
seguida por su prima mayor Carlota. Sara le menciona a su prima que quiere mucho a Isak, pero que es demasiado mis-
terioso para ella: “tan enormemente refinado, sensible, excesivamente intelectual, moralistamente apartado, ya que solo me besa en 
la oscuridad”. Agrega que Isak “me hace sentir tan poca cosa, tan insignificante…en ocasiones me hace sentir mucho mayor que el… 
me parece solo un niño…. en comparación a Sigfrid, tan atrevido y tan guapo”. Esta secuencia contiene varios elementos muy 
significativos. Se nos revela en la dinámica de los primos a la mesa una cualidad ausente en Isak; la alegría, la rebelión y 
el dinamismo del grupo de adolescentes, en contraste con la presencia aislada y callada del viejo Borg como espectador de 
aquella escena familiar. Aunado a esto, es la propia Sara quien nos revela la torpeza e ineptitud de Isak para las relaciones 
interpersonales, en donde pareciera que estaba más preocupado de demostrar su valor a Sara, compensando una inseguri-
dad personal a través de buscar ser idealizado por ella, exhibiendo su self grandioso, provocando de paso un sentimiento 
de inferioridad en Sara, como si su amor no fuera suficiente, impidiendo así la gratificación de su necesidad de validación 
narcisista en su deseo de ser ella misma tomada como objeto idealizado y no solo utilizada como un objeto especular de la 
grandiosidad de Isak.  

Borg es sacado de su ensoñación por una voz femenina. Se trata de otra Sara (interpretada por la misma actriz de la Sara 
de sus recuerdos) una muchacha adolescente, quien en compañía de dos amigos y pretendientes suyos, está buscando 
quien los lleve a la costa de Italia. Borg accede a llevarlos de buena manera y, en el trayecto, esta Sara le confiesa a Borg 
que sus dos acompañantes están enamorados de ella y que ella juega con ellos haciendo que peleen por conquistarla. Tras 
evitar un accidente con un coche en la carretera que termina volcado, se detienen y se sorprenden al ver que la pareja que 
conducía el coche han salido ilesos. Borg y Marianne se ofrecen a llevarlos al pueblo más cercano. Se trata de una pareja 
de mediana edad, Alman y Bergit,  en una crisis existencial y de pareja que desemboca en acusaciones y agresiones entre 
ellos, como una forma de responsabilizar al otro de la miseria de sus vidas. El ambiente en el auto se torna tenso mientras 
la pareja comienza a agredirse mutuamente: “nunca sé cuándo está fingiendo o es verdad” menciona él, mientras ella llora. 
Nuevamente Marianne asume un rol confrontativo pidiéndole que deje en paz a su esposa. “No parece usted una histérica”, 
menciona Alman, “yo tengo mi catolicismo y ella su histeria…pero nos necesitamos, sino nos hemos matado es por egoísmo”. 
Erikson plantea magistralmente  que los personajes del auto representan la precariedad de la adultez; los adolescentes 
en busca de la identidad, la pareja en crisis existencial y de pareja imposibilitados para vincularse, Marianne y Borg 
confrontándose respecto a su adultez, buscando la posibilidad de impedir o reparar la pérdida que significa una adultez 
excesivamente. Al igual que la ensoñación de la vieja casa de verano, los personajes del auto son, como si de un sueño se 
tratase,   representaciones de self, solo que en este caso no son del Dr. Borg, sino de Marianne, quien al llevar el volan-
te, el auto representa simbólicamente su self. Así, ella es Sara en un pasado carente de identidad, lleno de dudas que se 
manifiestan en el presente a través de la búsqueda de ayuda por parte de Borg, negándose a sucumbir a un destino similar 

Revista de la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis |  Vol.  2

21



al de Bergit, que representa su self actual en conflicto con su marido, representado por Alman, quien a su vez representa 
a Borg por ser muy parecido a su hijo. Marianne, en un acto de valor, espejeada en su vida y su matrimonio por aquella 
pareja, decide escapar a ese destino afirmando su deseo, pidiéndole a la pareja que abandonen el coche “por el bien de los 
menores”. Defensivamente, Borg propone olvidar “aquella extraña pareja”, como si a la vez quisiera negar las similitudes 
que también le fueron espejeadas por Alman respecto a sí mismo y su hijo.  

Poco a poco, Bergman nos expone los conflictos del Dr. Borg y la forma en que aprendió a manejarlos a través de su vida. 
La escena de la gasolinera nos muestra el resultado del refugio narcisista del Dr. Borg mediante el cual intentó encontrar 
una estabilidad emocional en su vida. El encargado del negocio lo llama el mejor Doctor del mundo, y le hace saber que 
llamaran a su hijo Isak en honor a él, negándose a cobrar la deuda por la recarga de gasolina afirmando que “hay cosas que 
no se pueden pagar”. Borg, sorprendido por la respuesta afectiva y de admiración de aquel personaje, se cuestiona si debió 
quedarse a vivir en aquella ciudad.  Al parecer, la estabilidad emocional del Dr. Borg dependió de una validación narcisis-
ta de su carácter rígido a través de las gratificaciones sociales por la labor desempeñada profesionalmente, que le permi-
tieron mantenerse “estable”. 

En la escena siguiente, al detenerse a comer, la parte más significativa es el poema recitado por el Dr. Borg escrito por el 
propio Bergman para la película: 
“¿Dónde está el amigo que busco por doquier? Cuando apunta el día, mi inquietud también aumenta; cuando el día muere, lo busco 
todavía. Aunque el corazón me abraza, yo voy siguiendo sus huellas. Voy siguiendo sus huellas en cualquier brote de vida: el aroma 
de la flor, la esbeltez de la espiga, en el suspiro que lanzó y en el aire que respiro, está presente su amor y oigo cantar su voz en el 
viento del estío”.

El poema parece referirse tanto a su propio anhelo de recuperación de su capacidad de amar, de su identidad perdida, así 
como a la búsqueda del padre, quien a pesar de su ausencia se mantiene presente en este anhelo de encontrar en el Otro 
una confirmación de la identidad que permita una salida de la forclusión buscando su derecho a desear. El resultado del 
carácter de Borg fue encontrar un punto intermedio entre el deseo de sus padres, recurriendo a la realidad objetiva y 
limitando su capacidad de desear y de amar, salvándose de la ansiedad de una madre fría, exigente, devaluatoria y perse-
cutoria, tanto como de la ansiedad del vacío causado por un padre castrado y ausente, quién, en su intento de salvar su 
propio pellejo, ofreció simbólicamente en sacrificio a su hijo Isak para colmar el deseo de su esposa, deseo  que a él le era 
imposible colmar. 

La escena siguiente nos presenta a la madre de Isak, quien vive cerca de la ciudad de Lund. Al entrar a la casa, la cámara se 
enfoca en Marianne, quien observa con impresión mientras Isak saluda a su madre.“¿Es tu mujer esa que está parada ahí? No 
quiero hablar con ella, nos ha hecho mucho daño”. Con estas palabras, la anciana nos revela su carácter rencoroso, casi como 
si la fallecida esposa del profesor Borg fuera la responsable de la interdicción en la relación incestuosa  entre madre e hijo 
que el padre no pudo disolver. Borg le hace saber que es su nuera. La madre la devalúa por no tener hijos mientras ella 
tuvo 10;  “todos muertos, excepto Isak”. La anciana se queja de que nadie la visita excepto Evald, y solo la llaman si necesitan 
dinero; pero su defecto es no morirse, por lo que sus nietos no reciben la herencia que ella asume que desean. 

De una caja de artículos viejos la anciana comienza a sacar objetos de sus hijos. Sobresalen tres objetos: una vieja muñeca 
a la cual la anciana le fabricó un vestido, pero fue rechazada por su hija, simbolizando así el rechazo hacia la madre. Un 
libro infantil en donde las hijas escribieron sobre el padre : “Quiero a mi papa más que a nada en el mundo”…..” yo me casare 
con mi papa”. “¿No tiene gracia?” menciona la anciana; “me río cada vez que lo leo”. La anciana  deja en evidencia la devalu-
ación hacia su marido y la envidia de no ser vista por sus hijos como vieron al padre. Pareciera que el rencor de la anciana 
reside en el hecho de sentir que no fue aceptada ni amada por nadie, negando o devaluando los vínculos amorosos de los 
demás miembros de su familia por envidia y celos, asegurándose de ser necesitada económicamente, condicionando a 
los demás a través de una dependencia que ella misma fomentaba de manera agresiva, para vengarse del rechazo hacia su 
persona. Finalmente, aparece el reloj del padre de Borg, el cual no tiene manecillas. La anciana piensa regalárselo a uno 

Revista de la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis |  Vol.  2

22



de sus nietos que cumple 50 años, y menciona un recuerdo de Sara cuidando de ese nieto mientras estaba en su cuna. 
Sara lo cargaba y lo arrullaba, no permitiendo que se quedara solo en la cuna. Esta escena está cargada de simbolismo. En 
primer lugar, el reloj representa al padre castrado que no cumple su función, así como el reloj no puede dar la hora.  El 
deseo de regalárselo al nieto que fue cuidado por Sara me parece tiene dos explicaciones;  Sara representa el amor en la 
familia, representa lo opuesto a la madre de Borg, y es principalmente a ella a quien la anciana envidia. Por otro lado, el 
nieto cuidado por Sara representa el depositario de ese amor que la madre de Borg nunca pudo transmitir por ser una 
mujer fría, que incluso “siente frío por dentro”. Así, el deseo de regalárselo al nieto que sí recibió el amor de Sara, es un acto 
de envidia y negación por parte de la anciana, tratando de representar a su nieto como a su marido, castrado e impotente 
y, de alguna forma, seguir presente en esos vínculos amorosos en donde ella no tiene cabida, solo para destruirlos de 
manera envidiosa. Por otro lado, el reloj debería ser heredado a Isak; sin embargo, la madre le niega este privilegio  por 
haberla rechazado en su deseo incestuoso, negándole la posibilidad de reivindicarse con él mismo simbólicamente en un 
encuentro con su padre, representado en la posibilidad de reparar el viejo reloj. De vuelta en el automóvil el Dr. Borg 
vuelve a soñar. 

2DO. SUEÑO

Borg está sentado en el rincón de las fresas silvestres frente a Sara, o valdría más decir, con la representación del sí mismo 
que simboliza su capacidad de amar. Ésta lo confronta con su rostro viejo y demacrado, diciendo que no es más que un 
viejo que morirá pronto, mientras ella tiene toda la vida por delante. Ella menciona que ha sido muy considerada con él: 
“las verdades ofenden”. Borg dice que ha entendido y ella le dice que ni siquiera hablan el mismo idioma. “Escúchame”, 
continua Sara; “me casaré con tu hermano Sigfrid”...y casi como si le comunicara una pista de lo que debe hacer, menciona: 
“nuestro amor es fácil, como un juego..…Sonríe”.  “Duele mucho”, contesta Borg. “Como médico eminente deberías saber porque te 
duele, crees saber mucho, pero no sabes nada”. Sara se retira, pues prometió a Sigfrid cuidar a su niño. Esta parte del sueño 
implica una confrontación entre representaciones del self de Borg que lo fuerzan a reconocer lo que ha perdido, dejando 
en evidencia lo anacrónico e improductivo de su carácter. Pero, a la vez, abre la posibilidad de descubrirse a sí mismo y 
ponerse a prueba a través de la siguiente parte del sueño. Sara ya no puede cuidarlo, ahora es él quien debe cuidar de sí 
mismo e integrar esa parte de su self a su personalidad, representado por la escena donde Sara saca al bebe de su cuna y 
le dice que no tema. Es el mismo Borg en su capacidad de amar (Sara) sosteniendo aquellas partes de sí mismo que están 
desarrollándose. La siguiente escena del sueño es muy significativa; Sara toca al piano una canción que parece de cuna, 
mientras Sigfrid la escucha un momento, solo para interrumpirla con un beso. Sigfrid representa la parte de Borg en de-
sarrollo, ha dejado de ser un bebe y se ha convertido en hombre capaz de disfrutar con su recién recuperada capacidad de 
amar. ¡Maravillosa escena!  Aparece la luna llena cubierta parcialmente por nubes negras, casi sacada como de una pelícu-
la de terror, augurando lo que está por venir; la confrontación de Borg consigo mismo y su ceguera afectiva, resultado de 
sus defensas narcisistas. 

En la continuación del sueño, el Dr. Borg toca una puerta con desesperación mientras coloca la mano sobre un clavo en 
la pared, lastimándose la mano. Es un elemento de culpa que nos recuerda las heridas causadas a Jesucristo, en busca de 
redención por parte de Borg como una demanda superyoica por el daño provocado a sí mismo y a los demás. La casa rep-
resenta la búsqueda de acceso de Borg a las partes reprimidas de su self, después del reconocimiento e integración de los  
mismos. De pronto aparece el señor Alman, el esposo sádico y persecutor de Bergit, en una clara alusión a los aspectos 
sádicos del superyó, quien le permite el acceso a la casa, que ahora se ha convertido en una especie de laboratorio. Borg 
es llevado por el señor Alman a un aula en donde tiene que presentar un examen en presencia de un público persecu-
tor que incluye a los adolescentes del viaje.  La primera parte del examen implica identificar una bacteria a través del 
microscopio, pero Borg no logra ver nada, excepto su propio ojo. Su propia enajenación le impide reconocer el interior 
de su persona, y, por lo tanto, tampoco puede reconocer a los demás. Borg se defiende mencionando que está averiado, 
mientras el Señor Alman, después de revisarlo, le deja claro que está en perfectas condiciones. Después le pide leer un 
texto escrito en el pizarrón. Borg lo lee, pero no sabe qué significa. Resulta ser el primer deber de un médico. “El primer 
deber de un médico es pedir perdón” menciona Alman. Borg, con una risa de angustia, dice recordar mientras el público lo 

Revista de la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis |  Vol.  2

23



observa enjuiciadoramente. “Es usted culpable de culpabilidad” concluye Alman. Borg no comprende y pregunta si es grave; 
“lamentablemente” afirma Alman. Borg se justifica apelando a su edad y a una supuesta enfermedad del corazón, pidiendo 
consideración. Alman niega la enfermedad y pregunta si desea interrumpir el examen. Borg se niega. Le piden diagnosti-
car una paciente: “Está muerta” dice Borg, mientras la paciente abre los ojos y comienza a reírse burlona y macabramente 
de él. Alman escribe la nota del examen de Borg: “incompetente”. Se le acusa además de pequeñas, pero importantes cosas: 
“insensibilidad, egoísmo, falta de consideración”. Borg se entera de que fue su esposa la que promovió el juicio y que debe 
encararla.  Alman lo lleva a lo que queda de una casa incendiada, y desde allí observa a su mujer, Karin, “mientras la luna 
brilla como un ojo muerto”. Karin es seducida por un hombre “repugnante, pero viril”, que la somete  sexualmente.  Al igual 
que los otros elementos del sueño, este hombre “repugnante” representa la agresión reprimida del Dr. Borg que sólo 
podía expresarse a través de su caracteropatía justificada en su narcisismo; “como si fuera el mismísimo Dios” dice su esposa 
después de tener relaciones con aquel hombre, adivinando el diálogo que tendrá con Borg una vez que le confiese su 
infidelidad: “¿Podrás perdonarme?” a lo que él responderá: “ No tienes que pedirme perdón, no tengo nada que perdonarte...le diré 
que él es el culpable de que yo sea así...lo aceptará, pero no sentirá nada porque es frío como el hielo”. El Dr. Borg no pide perdón 
porque no reconoce su falla; asume que su función es ser condescendiente ante su mujer para intentar aliviar un dolor 
que él no entiende, que no siente, que no se permite sentir. 

Todo el sueño pareciera un recorrido tanto por etapas de su vida, como de aspectos de su self y de los objetos a su 
alrededor en donde reconoce las consecuencias de su proceder en la vida a causa de haberse puesto en contacto con su 
capacidad de amar. Es el precio a pagar para poder crecer, reconocer el daño provocado para no seguir defendiéndose en 
su coraza narcisista. El sueño lo confronta, además, con las mujeres de su vida, quienes lo traicionaron como consecuen-
cia de su imposibilidad de expresar su amor, probablemente por proyectar en ellas a su madre fálica castrante, teniendo 
que representar un rol de excelencia intelectual y moral, que lo protegía del deseo de ellas así como de su propia agresión. 
Ellas lo amaban y a la vez lo odiaban, pues a pesar de ser muy bueno y comprensivo con ellas, no podía satisfacerlas ante 
la angustia derivada tanto de la madre castrante, tanto como del padre ausente, teniendo ellas la necesidad de encontrar 
en alguien más el amor que él no podía darles, ni siquiera así mismo. Al preguntar Borg dónde está su esposa , Alman 
responde: “Se ha ido. Todos se han ido. Todo ha sido extirpado, Profesor Borg. Una obra maestra de la cirugía, sin dolor, sin hemor-
ragias, sin convulsiones.  ¿La condena?  La soledad”. “¿No hay clemencia para mí?” pregunta Borg.   Alman dice no saberlo.   

La obra maestra de la cirugía parece referirse a la extirpación de su capacidad de amar, de ahí que no haya dolor, ni 
hemorragias. Sin culpa ni ansiedad por el abandono de las personas cercanas y que esperaban algo de él y que ahora han 
desaparecido. Pareciera una elaboración onírica de las consecuencias de su proceder y del reconocimiento afectivo del 
dolor que representó para otros su aislamiento, tanto como para sí mismo. 

“LA NUEVA VIDA”

Al despertar, Borg le dice a su nuera que entiende lo que sus sueños le están revelando; que ha estado muerto a pesar de 
estar vivo. Marianne se sorprende diciéndole que su hijo ha dicho lo mismo de sí mismo. Marianne le revela a Borg que 
está embarazada y que la razón de su visita fue porque Evald no quiere ser padre, maldiciendo a Marianne por su “infame 
necesidad de vivir, existir y crear vida”. Borg le cuestiona por qué le platica todo eso. Marianne responde resumiendo 
las similitudes entre la madre de Borg, su esposo Evald, y el mismo Dr. Borg, definiéndolo como “algo más aterrador que 
la muerte”. Borg, conmovido, pregunta a Marianne si le puede ayudar. Esta escena parece dejar en claro la restablecida 
capacidad del Dr. Borg de empatizar con las necesidades y de vincularse afectivamente con los otros, de mostrar una 
preocupación auténtica por el otro respondiendo al deseo inicial de Marianne de recibir su ayuda.  

Finalmente, llegan a casa de Evald a prepararse para la celebración. Evald se muestra emocionado con Marianne, mien-
tras Borg los observa preocupado desde su recamara. La celebración se lleva a cabo. Isak Borg recibe su Doctorado 
Honoris Causa, mientras los adolescentes, principalmente Sara, le muestran su admiración, amor y gratitud. Pareciera 
casi como si la celebración fuera un festejo simbólico de la recién recuperada capacidad de amar de Borg, representado en 

Revista de la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis |  Vol.  2

24



el vínculo con esta nueva Sara, así como el efecto de alegría que causa en las personas a su alrededor, que se había perdido 
en el vínculo con la vieja Sara, permitiendo el acceso a Borg a manifestar su propio deseo.  Al término de la celebración, 
una vez en casa, Bergman nos muestra la recién adquirida capacidad de expresarse afectivamente del Dr. Borg en una 
serie de detalles que sorprenden a la ama de llaves, preguntándo incluso si se siente bien. Borg le propone tutearse, mien-
tras ella se rehúsa debido a lo que podrían decir de ellos.

 Antes de dirigirse a la cena, Borg hace las paces con su hijo. Evald le pregunta cómo se encuentra y por la salud de su 
corazón.  Borg le responde de manera significativa: “Estupendamente”. Antes de retirarse, Borg le pide a Evald que se acer-
que preguntando por su relación con Marianne. Evald, visiblemente incómodo, da muestras de dificultad para afirmar su 
deseo. Sin embargo, logra hacerlo cuando dice que no puede vivir sin Marianne. Borg comenta la deuda de su hijo, ante 
lo que este responde que le pagará. Borg intenta mencionarle que no se refería a eso, pero su hijo lo interrumpe men-
cionando que le pagara. Evald nos recuerda en esta escena al Borg compungido, sin saber responder afectiva y espontán-
eamente, sin embargo, se diferencia en que, a pesar de sus dificultades, como un niño avergonzado de exhibir su deseo,  
este no lo niega, sino que lo afirma reconociéndolo como una necesidad de él, algo suyo que lo define, modificando así 
el destino solitario de los Borg. Son interrumpidos por Marianne, quien emocionada, le muestra sus zapatos a Isak. Él le 
expresa su gratitud por aconpañarlo expresándole su amor. Ella le responde con un: “Yo a ti también te amo papa Isak”. 

En este punto final, Isak Borg ha podido manifestar lo que él es y disfrutar del efecto que causa en los demás. Esto es 
representado en una escena anterior a esta, donde los adolescentes le llevan serenata para despedirse de él. Al terminar la 
canción, Sara, quien había estado confundida respecto a quién elegir como pareja amorosa, simbólicamente, representan-
do el conflicto de Borg, entre atreverse a amar o prevalecer en su coraza protectora, parece evidenciar, tanto el conflicto 
resuelto de Borg, como el amor que este causa en ella cuando le dice: “¿Ya sabes verdad, que es realmente a ti a quien quiero 
hoy, mañana y para siempre?”. 

La última parte de la película, ya no es un sueño sino una ensoñación del Dr. Borg. Una serie de recuerdos, los cuales evo-
ca cuando “está triste o cansado”, que reflejan nuevamente la resolución del conflicto integrando aspectos de su personali-
dad que se habían mantenido inconscientes:  
Desde el rincón de las fresas silvestres, Isak ve a sus primos y hermanos saliendo de la casa de verano, mientras Sara se 
desvía hacia donde está él para decirle que ahí ya no hay fresas silvestres. Agrega Sara que, “la tía quiere que vayas a buscar 
a tu padre”, y que ellos lo verán del otro lado del lago. Borg responde que ha buscado a su padre y a su madre, pero no los 
ha encontrado. Sara se ofrece a ayudarle a encontrarlos, mientras Isak ve divertido como los primos se arrojan al agua. 
Sara lo lleva a la orilla del lago, y del otro lado se encuentran sus padres juntos; su padre está pescando con una pequeña 
caña, mientras su madre está sentada atrás de él, y saluda a Isak a la distancia. La película termina con un close up del 
rostro de Isak, en donde, en la ensoñación, tiene una expresión triste, casi de resignación, mientras que en la realidad, 
muestra una expresión de alivio mientras intenta dormir. 

CONCLUSIÓN

A mi parecer, existen tres elementos cruciales en la película que determinan el desarrollo del Dr. Borg. Primero, y lo que 
me parece lo más trascendental, es la ausencia del padre, seguido por la relación simbiótica con la madre fría y narcisista, 
así como la imposibilidad de poder afirmar su propio deseo. Isak Borg sufre de un complejo de Telémaco que devino en 
una ansiedad de no poder colmar el deseo de la madre, intentando escapar de ella a través de una excelencia profesional 
debido a la falta de identificación con su padre. Este deseo obsesivo de desarrollo profesional, revela el modo de relación 
con su madre y, en cierta forma, lo mantiene y fomenta debido a las exigencias narcisistas de su madre, intentando hacer 
de Isak una extensión narcisista de ella. En cierta forma, Isak Borg escapó a través del deseo de excelencia, de la ansiedad 
vinculada a su madre en la medida en que tuvo éxito profesional. Sin embargo, fue esta forma de relación narcisista, la 
que siguió dictando la manera de Borg de proceder en su vida en sus vínculos afectivos. Su forma de tratarse a sí mis-
mo y a los demás era idéntica a la manera en que su madre lo trataba, con la diferencia que, ilusamente, él creía tener 

Revista de la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis |  Vol.  2

25



un control al elegir su deseo, justificándose en la superioridad moral y profesional que tenía con los demás. Isak Borg 
intentaba huir de la ansiedad de estar esclavizado afectivamente a la respuesta de los demás, por lo que desarrolló un self 
grandioso que exhibía con la intención de saciar el deseo de los demás, qué tanta angustia le generaba por no sentirse 
lo suficiente. En su búsqueda de confirmación narcisista, esperando ser admirado para evadir sus ansiedades derivadas 
de sus complejos, provocó que las personas significativas a su alrededor terminarán sintiéndose frustradas de no poder 
ser correspondidas, tanto en sus necesidades afectivas como narcisistas, repitiendo la dinámica relacional con su madre. 
Como si Borg viera en cada vínculo un reflejo de su madre en donde, para sobrevivir, asumía que tenía que protegerse 
de las expectativas narcisistas de los otros, proyectando una imagen grandiosa de sí mismo, como si esta fuera la única 
forma de recibir afecto y aceptación, lo que, paradójicamente, lo dejaba solo y resentido por no obtener las respuestas que 
buscaba, las cuales asumía, en su confusión transferencial,  le procurarían el amor que le fue negado por su madre y que 
tanto necesitaba. Ante tal falla, idealizó su identidad profesional, extirpando su capacidad de sentir, excepto, quizá, por 
la persecución inconsciente de fallar como profesional. Esto provocó las triangulaciones amorosas reflejadas entre Sara, 
Isak y su hermano Sigfrid, así como la triangulación con su esposa Karin, Isak y el amante de Karin. Una triangulación 
más, es la existente entre Isak, su madre y su padre, que generaba culpa edípica en Isak y el deseo de búsqueda de una 
figura paterna, que, sin embargo, no llegó nunca. Es posible que la ausencia del padre se haya manifestado por las mismas 
razones que Isak sufría; ansiedad de no saciar el deseo de una esposa castrante y persecutora, ofreciéndole hijos como una 
forma de crear una distancia conyugal. Greenberg interpreta que el pecado del Dr. Borg fue su deseo de no tener un hijo 
y cómo ese conflicto es manifestado por el propio Evald cuando acusa a Marianne de su “necesidad de estar viva y crear 
vida”,mientras él “desea estar muerto”. Evald nos hace saber que el mismo fue un hijo no deseado, y que es “ridículo traer 
al mundo nuevas víctimas asumiendo que van a ser más felices que nosotros”. Evald, nos revela con estas palabras, el mal 
generacional de los Borg; la imposibilidad de ejercer una función paterna, función que nadie les pudo transmitir, y que, 
por tanto, les angustia al asumir la responsabilidad de la desdicha que ellos mismos sufren en su descendencia. En este 
sentido, Evald es más consciente de su padre de que no basta con transmitir el orgullo narcisista ofreciéndose como ejem-
plo a seguir. Su padre ha fallado en eso, y él no sabe cómo salir de su malestar. Es en la figura de Marianne,y su afirmación 
de tener a su bebé, que Evald parece encontrar la confianza de transmitir a su hijo algo más que el orgullo del quehacer 
profesional. De la misma forma, Marianne es quien confronta a Isak con sus propios complejos por las similitudes con 
Evald. Esta es otra triangulación, Isak, Marianne y Evald que inicia el proceso de cambio a diferencia de las anteriores. La 
diferencia entre Marianne, la madre de Borg,y su esposa fallecida, es que Marianne logra empatizar con Evald, entendi-
endo sus miedos sin impedir que estos nublen aquello que ella ama de él. En cierta forma, al buscar la ayuda de Isak, como 
al tomarse unos días para resolver el conflicto con Evald, Marianne validó las partes sanas del padre y del hijo, apelando a 
su capacidad de apegarse a la vida por encima de sus defensas narcisistas. En este sentido, Marianne cumplió una función 
terapéutica que los llevó a confrontarse con sus miedos y necesidades, provocando el reconocimiento del sueño de cada 
uno de ellos de sentirse libres, de amar y ser amados, favoreciendo el cambio en ambos. Marianne se apegó al amor que 
surgía de ella para salvar lo que amaba de ellos, salvándolos a ellos en el proceso. Algo que tanto Isak Borg como su hijo 
Evald no pudieron obtener de sus respectivas madres. 
 
BIBLIOGRAFÍA
•	 Bach, S. (1970) Discussion on Greenberg papers on Bergmans wild strawberries. American Imago.  
•	 Bergman, I. (1969) Four screenplays of Ingmar Berman. Ed, Touchstone. 
•	 Bergman, I. (2022) Linterna mágica. Memorias. Ed. Tusquets 
•	 Bergman, I. (2022) Imágenes. Ed. Tusquets 
•	 Erikson h. Erik (2014) La adultez. Fondo de cultura económica. 
•	 Recalcati, M (2014)  El complejo de Telemaco: Padres e hijos tras el ocaso del progenitor. Ed. Anagrama 
•	 Greenberg, H. R. (1970) The Rags of Time: Ingmar Bergman’s “Wild Strawberries”. American Imago 27:66-82.
 

Revista de la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis |  Vol.  2

26



RESUMEN

Este ensayo se sumerge en un análisis profundo del último 
film de Pasolini, inspirado en la novela “Los 120 días 
de Sodoma” del Marqués de Sade. Además, desentraña 

detalles de la vida del autor que pueden arrojar luz tanto sobre 
sus motivaciones conscientes como inconscientes, manifiestas 
y latentes. La narrativa del filme intensifica la violencia de 
manera escalofriante, situándola en un contexto radicalmente 
distinto al del texto original. Ambientada en los días finales de 
la Segunda Guerra Mundial en Italia, durante la República de 
Saló creada por Mussolini en el norte del país entre septiembre de 
1943 y abril de 1945, Pasolini utiliza este escenario para explorar 
la categoría de lo Real irrepresentable. 

Esta obra se erige como una perturbadora metáfora de los campos 
de exterminio nazis. La brutalidad y la desesperanza que inun-
dan la película sirven como un potente comentario sobre el autor-
itarismo y el abuso de poder. Escenarios familiares a lo largo de 

SALÓ O LOS 120 DÍAS DE SODOMA. 
OBRA, CREADOR Y PSICOANÁLISIS.

MURIEL PADILLA LEAL

la vida de su creador. Pasolini no solo retrata la violencia física y 
psicológica, sino que también nos confronta con las profundidades 
del alma humana, donde el sufrimiento y la desesperación reinan 
sin tregua. Es un grito de advertencia, una poética protesta contra 
los horrores que la humanidad puede infligirse a sí misma bajo el 
yugo del poder desmedido.

«Escandalizar es un derecho.
 Escandalizarse es un placer.

 Los que se resisten a escandalizarse
 son moralistas».

-Pier Paolo Pasolini

Introducción

El 2 de noviembre de 1975, en las desoladas playas 
de Ostia, Italia, se encontró un cuerpo brutalmente 
asesinado. Había sido atropellado repetidas veces 

por un automóvil, golpeado con un tubo de metal y que-
mado. La víctima de este horrendo crimen era Pier Paolo 
Pasolini, poeta, escritor, cineasta y provocador. Apenas 
unas semanas antes de su trágica muerte, Pasolini había 
completado su última y más polémica película: “Saló o los 
120 días de Sodoma”. Esta obra ha vivido en la infamia desde 
entonces, considerada por algunos como una de las pelícu-
las más perturbadoras y repugnantes jamás realizadas. 
Vetada en múltiples naciones, se especula que esta contro-
vertida obra pudo haber precipitado su fatal destino. 

¿Qué nos habrá querido decir, me atrevería a decir gritar, 
Pasolini con esta inquietante obra? Antes de su muerte, 
el artista compartió en múltiples entrevistas cuál era su 
propósito. A diferencia de muchas películas de cine shock, 
esta está llena de simbolismo y significado. Es una de las 
acusaciones más crueles del autoritarismo, la globalización 
y el consumismo puesta en escena. Pasolini pretendía 
transmitir lo repugnante que le parecía la sociedad moderna 
y su goce sin deseo, sin ley de la Palabra. ¿Pero por qué de 
esta forma tan infame, que terminaría siendo su legado? 
Todos tenemos un pasado, un origen, en el que podemos 

Muriel Padilla Leal

Revista de la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis |  Vol.  2

27



soldados, secuestran a dieciocho jóvenes (nueve hombres y 
nueve mujeres) y los trasladan a un remoto palacio cerca de 
Marzabotto. Los acompañan cuatro exprostitutas, también 
cómplices, cuya tarea es relatar historias eróticas que enci-
endan el deseo de estos hombres, quienes posteriormente 
someten a sus cautivos a una explotación sexual y sádica sin 
límites.

La película retrata tres de los 120 días que transcurren en 
el palacio, durante los cuales los cuatro hombres conciben 
torturas y humillaciones cada vez más aberrantes, todo para 
su propio placer.

“El Duque: Su Excelencia.
El Magistrado: Señor Presidente.
El Presidente: Mi señor.
El Obispo: Todo está bien si es excesivo.”

ANTEINFIERNO

Ésta, la sección más breve de la película se centra en la captura 
de los jóvenes y un inquietante discurso pronunciado por el 
Duque. En este discurso, el Duque informa a las víctimas 
sobre las reglas que deberán seguir dentro del castillo y les 
recuerda con frialdad que nadie sabe de su paradero, ya que, 
para el mundo exterior, ellos están oficialmente muertos.

“…Pastoreadas criaturas débiles, destinadas a nuestro placer. No 
esperen encontrar aquí la libertad que les otorga el mundo exteri-
or, están fuera del alcance de cualquier legalidad. Nadie sabe que 
están aquí. En lo que respecta al mundo, ya están muertos. Estas 
son las leyes que regirán vuestras vidas:

A las seis de la tarde la compañía se reunirá en el “salón de las 
orgías”, donde nuestros cuentacuentos nos contarán historias, 
cada una con una temática particular. Nuestros amigos tienen 
derecho a interrumpir en cualquier momento. El propósito de las 
historias es inflamar la lujuria; todo estará permitido. Después de 
la cena, los caballeros llevarán a cabo las llamadas orgías…
Cualquier hombre sorprendido infraganti con una mujer, será 
castigado con la pérdida de un miembro. El más mínimo acto 
religioso realizado por cualquiera será castigado con la muerte…”

A continuación, el filme transita al Círculo de las Manías, 
donde los acontecimientos se tornan cada vez más sombríos 
y perturbadores.

encontrar algunas respuestas. En el caso de Pasolini, su obra 
y su vida están intrínsecamente ligadas, y en el origen de 
sus traumas podemos vislumbrar las motivaciones de sus 
vehementes denuncias.

OBRA

“Saló o los 120 días de Sodoma” (en italiano, “Salò o le 120 
giornate di Sodoma”), también conocida simplemente como 
“Saló” (/saˈlɔ/ en italiano), es una película de cine arte y ter-
ror de 1975 dirigida por el poeta, ensayista, escritor y cineas-
ta italiano Pier Paolo Pasolini. Esta obra es una adaptación 
libre de la novela “Los 120 días de Sodoma” escrita en 1785 por 
el marqués de Sade. Ambientada durante la Segunda Guerra 
Mundial, “Saló” fue la última película realizada por Pasolini.

Originalmente, esta película estaba destinada a ser la prim-
era entrega de una trilogía llamada “Trilogía de la muerte”, 
que seguiría a su “Trilogía de la vida” compuesta por “El 
Decamerón”, “Los cuentos de Canterbury” y “Las mil y una 
noches”. Sin embargo, el proyecto quedó inconcluso debi-
do al asesinato de Pasolini. “Saló” fue estrenada 3 semanas 
después de la muerte de Pasolini, y se dice que dicha muerte 
estuvo relacionada con el estreno.

En su juventud, Pasolini residió en la República de Saló, 
donde fue testigo directo de las atrocidades cometidas por 
el ejército italiano. Estas experiencias personales resultaron 
fundamentales para la creación de “Saló”. Según el propio 
Pasolini, la película está impregnada de simbolismo y metá-
foras; un ejemplo notable es la escena en la que los perso-
najes consumen heces, una alegoría que denuncia la produc-
ción masiva de alimentos, a los que él despreciativamente 
llamaba “basura inútil”.

ARGUMENTO

“Saló” se ambienta en la República de Saló, en el norte de 
Italia, durante los años 1944 y 1945, en plena ocupación 
nazi. La película está estructurada en cuatro segmentos, 
cada uno inspirado en el Infierno de “La Divina Comedia” de 
Dante Alighieri: Anteinfierno, Círculo de las Manías, Círculo de 
la Mierda y Círculo de la Sangre.

Cuatro hombres de gran poder, denominados el Presiden-
te, el Duque, el Obispo y el Magistrado, urden un macabro 
plan para casar a sus hijas entre ellos, para estrechar más 
sus lazos, en un rito libertino. Con la asistencia de varios 

Revista de la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis |  Vol.  2

28



CÍRCULO DE LAS MANÍAS

Bajo la dirección de la Señora Vaccari, una de las prostitut-
as, se despliega un perturbador capítulo. En esta sección, se 
narran historias extraídas de la primera parte de la novela 
de Sade, ninguna de las cuales incluye la penetración. Una 
escena particularmente destacada muestra a las víctimas 
desnudas, únicamente ataviadas con correas de perro, for-
zadas a consumir carne esparcida en el suelo. Posterior-
mente, una de las hijas recibe un panecillo relleno de agujas 
de gramófono, utilizadas en la época en que se ambienta la 
película.

CÍRCULO DE LA MIERDA

Diversos personajes entablan una inquietante conversación 
sobre el haber asesinado a sus madres. Una de las prostitutas 
narra cómo se vio obligada a matar a su madre para pur-
gar su vida de perversión, mientras que el Duque confiesa 
haber cometido el mismo acto. Se debate fervientemente la 
idea de que no se le debe nada a una madre simplemente 
por haber fornicado con un hombre, un tema recurrente en 
la obra de Sade. Una de las víctimas, sumida en la tristeza, 
llora porque su madre fue asesinada durante su captura. En 
un acto de crueldad extrema, es obligada a comer las heces 
del Duque.

Este grotesco evento incita a la Señora Maggi, la prostituta 
de turno, a relatar las historias del retrete, las cuales fascinan 
a los señores. A los jóvenes se les prohíbe “descargar” duran-
te todo un día, con el propósito de que al final sus heces sean 
servidas en un gran banquete. La coprofagia en la película 
es, posiblemente, una metáfora de los alimentos producidos 
en masa. Como dato curioso, las heces fueron creadas con 
salsa de chocolate y mermelada de naranja.

Además, se lleva a cabo un concurso para elegir los mejores 
traseros, con la promesa de que el ganador moriría en el 
acto. Al “ganador”, Franco, se le intimida con una pistola 
descargada. 

“El Obispo: ¡Idiota, ¿realmente creíste que te íbamos a matar?! 
¿No ves que queremos matarte mil veces, hasta los límites de la 
eternidad, si es que la eternidad pudiera tener límites?”
Este desenlace del Círculo de la Mierda presagia los hor-
rores del segmento siguiente.

CÍRCULO DE LA SANGRE

Las narraciones de las prostitutas son escasas y son contadas 
por la Señora Castelli. Se lleva a cabo una boda gay entre 
algunos soldados y tres de los cuatro señores, presidida por 
el Obispo. Uno de los soldados seduce a este último y man-
tienen relaciones sexuales. 			 
Posteriormente, el Obispo se retira para inspeccionar a 
las víctimas en sus habitaciones, donde cada uno revela la 
traición de otro: se descubre un romance lésbico, una fo-
tografía oculta y, finalmente, una relación entre un joven 
colaborador y la sirvienta negra, lo que resulta en el ases-
inato de ambos. Antes de ser ejecutados, el colaborador le-
vanta el puño en un gesto comunista y, con su mirada desa-
fiante y su cuerpo desnudo, aterroriza a sus superiores. Más 
adelante, las víctimas que se negaron a colaborar con sus 
agresores y las hijas de estos son sometidas a varias torturas 
horripilantes antes de ser asesinadas: las violan, les quitan 
partes de su cuerpo con herramientas y cuchillos, como los 
ojos y la lengua, los queman y los lastiman con látigos. Los 
poderosos toman turnos como espectadores,  en un acto es-
coptofílico a través de binoculares y como agresores activos, 
participando en la masacre.  Aquellos que colaboraron, bajo 
la condición de continuar haciéndolo, son llevados junto a 
los señores a Saló.

EPÍLOGO

La última escena de la película captura la indiferencia, la de-
sensibilización hacia la violencia y el conformismo de las 
multitudes: dos colaboradores, ubicados en una torre que 
vigila todo lo ocurrido, se quejan del ruido de los gritos. En 
respuesta, uno de ellos enciende la radio y comienza a sonar 
un vals. El primero confiesa su deseo de, una vez finaliza-
da la guerra, bailar un vals con su novia Margarita, aunque 
admite no saber bailar. El segundo colaborador se ofrece a 
enseñarle, y juntos comienzan a bailar, mientras que el vals 
eclipsa los gritos en el fondo.

CREADOR

Nació el 5 de marzo de 1922 en Bolonia, Italia, un hombre 
marcado por la complejidad de su identidad: homosexual, 
comunista, paria, católico, rebelde y mártir. Su nombre Pier 
Paolo Pasolini. Era el primogénito de Carlo Alberto Paso-
lini, un teniente de infantería que alcanzó notoriedad por 
haber salvado la vida de Benito Mussolini durante el atenta-

Revista de la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis |  Vol.  2

29



do perpetrado por Anteo Zamboni. La madre de Pier Paolo 
era Susanna Colussi, una respetada maestra de educación 
básica.	

El autor creció en medio de la dolorosa danza entre su padre 
fascista, y su madre, a quien Pasolini veneraba con absoluta 
devoción. Este sombrío telón de fondo, un infierno mar-
cado por el maltrato sistemático y brutal infligido por su 
padre, dejó una huella profunda e imborrable en la vida y 
obra de uno de los intelectuales italianos más reverenciados 
del siglo XX. 

La niñez de Pasolini, como revela la investigación de Maria 
Laura Gargiulo, estuvo envuelta en la dualidad de dos fig-
uras contrapuestas: la del padre autoritario y abusivo, y la 
de la madre, una figura de víctima. Su padre, un hombre de 
autoridad extrema, sumido en el alcoholismo y los juegos 
de azar, protagonizaba terribles escenas de violencia verbal 
y física hacia su esposa día tras día.

“Aquellas escenas hicieron nacer en mí el deseo de morir», confe-
saría el propio Pasolini en una entrevista en 1971. «Ha sido la 
pesadilla de mi vida. Todas las tardes esperaba con terror la hora 
de la cena sabiendo que ocurriría una escena”.

Ante aquellos arranques de violencia, Pasolini muy pronto 
comenzó a mirar a su padre con enormes dosis de odio y 
de rencor. “Éramos grandes enemigos. Nuestra animadversión 
formaba parte del destino, estaba fuera de nuestro control”, re-
flexionaría ya de adulto, en un intento por explicarse el odio 
visceral que sentía hacia su padre y que consideraba inevita-
ble, jamás como el fruto de una elección.

Antagónicamente Pasolini desarrolló hacia su progenitora 
una idealización primitiva.«Su presencia física, su modo de 
ser, de hablar, su discreción y su dulzura subyugaron toda 
mi infancia», escribió de ella. “Eres insustituible. Por eso está 
condenada a la soledad la vida que me has dado”, se lee en el 
poema Súplica a mi madre.

Pier Paolo no fue un testigo mudo del violento drama entre 
sus progenitores. Desde niño, tomó partido, posicionán-
dose a favor del débil y en contra del opresor. En 1950, con 
28 años, un día ya no pudo aguantar más: cogió a su madre, 
la arrancó del hogar familiar en Casarsa y se la llevó a Roma, 
huyendo ambos del padre maltratador. Siempre vivió con 
culpabilidad el profundo desprecio y resentimiento que 
sentía hacia su padre. “El que fuera un fascista es una coar-

tada con la que muchas veces he justificado mi odio, injusto, por 
aquel pobre hombre. Pero debo decir que aún siento ese odio, hor-
rendamente mezclado con compasión”, escribió en su poema 
autobiográfico Who is me. Poeta de las cenizas. De hecho, y 
quizás en un intento por sacudirse el sentimiento de mala 
conciencia que siempre le generó el aborrecer a su padre, 
Pasolini dedicó a su progenitor su primer libro, Poesías 
en Casarsa (1942). Aunque se trataba de una gentileza en-
venenada y repleta de desafío y provocación: el libro estaba 
escrito en dialecto friuliano, la lengua que hablaba la familia 
de su madre y que su padre, como buen fascista, despreciaba 
profundamente. El propio Pasolini era consciente de cómo 
el odio profundo hacia su padre había condicionado en gran 
medida su personalidad y su trayectoria humana y artística.

El 2 de Noviembre de 1975 Pasolini fue brutalmente ase-
sinado por Pino Pelosi, un chapero de 17 años, en un des-
campado de Ostia, cerca de Roma. Su cuerpo quedó des-
figurado y abandonado en un vertedero. Pelosi confesó el 
crimen, alegando legítima defensa ante un intento de vio-
lación por parte de Pasolini. Fue encarcelado, pero las cir-
cunstancias eran sospechosas, ya que Pelosi era físicamente 
débil y Pasolini un experto en artes marciales.

Treinta años después, en 2005, Pelosi declaró en televisión 
su inocencia, afirmando que tres hombres, uno con acento 
siciliano, mataron a Pasolini, gritándole insultos homofóbi-
cos y políticos. La familia de Pasolini solicitó la reapertura 
del caso, apoyada por testimonios como el de Sergio Citti, 
quien afirmó que Pasolini fue a la cita bajo chantaje.

Motivos políticos surgieron en 2009, cuando se descubrió 
que Pasolini planeaba revelar en su obra “Petróleo” el nom-
bre del culpable del presunto homicidio de Enrico Mattei, 
presidente de Eni, en 1962. Estas revelaciones llevaron a la 
cuarta reapertura del caso, respaldada por un manifiesto fir-
mado por 700 intelectuales.

PSICOANÁLISIS

Indiscutiblemente, la infancia de nuestro artista ofrece una 
clave fundamental  para comprender su intento de subli-
mación a través del arte. En especial, “Saló”, su obra más 
controvertida, que muchos creen lo llevó hasta su trágico 
final, revela con una claridad brutal esta búsqueda profunda 
y desesperada.

Revista de la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis |  Vol.  2

30



Pasolini pareciera invitarnos a reflexionar sobre el discur-
so del Padre de Lacan, quien introduce la figura del declive 
del Padre en dos momentos históricos distintos. Primero, 
en 1938, con la emergencia de los totalitarismos antes de la 
Segunda Guerra Mundial. Posteriormente, tras las protestas 
estudiantiles de mayo del 68, Lacan habla de la “evaporación 
del Padre” como un rasgo de nuestra época. 

Lacan emplea la imagen del ocaso del Padre para ilustrar el 
retorno patológico de la figura paterna en el contexto del 
totalitarismo. En un contraste marcado, la evaporación del 
Padre, posterior a las revueltas del 68, retrata la decadencia 
de la autoridad simbólica paterna, asediada por los jóvenes 
insurgentes que desafiaban el sistema patriarcal. Paradójica-
mente, esta crítica se alinea con el discurso capitalista, que 
erosiona los cimientos mismos de la ley paterna, dejando un 
vacío donde antes había una estructura normativa.

  A diferencia del antiguo discurso del amo, que regulaba 
el goce mediante prohibiciones, el discurso capitalista 
promueve un goce sin límites, tanto de los objetos 
de consumo como de diversos modos de goce sexual. 
Este discurso rechaza la función simbólica del Padre, la 
«castración simbólica» que limita el goce y abre el deseo a 
la ley. Este rechazo manifiesta una pulsión de muerte que 
empuja a un goce ilimitado y destructivo. 

“El Obispo: Todo está bien si es excesivo.”

Recalcati observa que, en ambos momentos históricos –los 
totalitarismos de 1938 y los tiempos hipermodernos–, existe 
un malentendido fatal sobre la función del Padre. Mientras 
que en el totalitarismo la ley disuelve el deseo, en la era hip-
ermoderna, la pseudo liberación del deseo de la ley resulta 
en un goce compulsivo y desregulado, despojado de ver-
dadero deseo. El mismo Recalcati en su libro El Complejo 
de Telémaco comenta lo siguiente: 

El terrorífico drama del Salo de Pasolini es el drama de lo que 
Lacan denomina «goce mortífero» (Jouissance mortelle), es decir, 
un goce que no respeta límite simbólico alguno, un goce profun-
damente incestuoso y, por lo tanto, mortal. 

Pasolini nos confronta con la ausencia de un Padre, ausen-
cia de castración y de la ley de la Palabra. En su obra nos 
muestra su propio conflicto con esta figura. Es probable que 
él haya visto en su padre este goce sin deseo, sin límites y 
mortífero. En su obra, nos muestra un poder destructivo sin 

límites hacia el más débil, una sensación que probablemente 
experimentó en su infancia frente a la violencia arbitraria 
de su padre fascista. 

Como lo plantea un libertino en Saló:

“El Duque: Los fascistas somos los únicos verdaderos anarquistas, 
naturalmente, una vez que somos los dueños del estado. De hecho, 
la única anarquía verdadera es la del poder.”

En este proyecto de ensueño de Pier podemos observar dos 
niveles: uno manifiesto y uno latente. Pier Paolo hablaba 
abiertamente de su identificación con el oprimido, y utilizó 
el arte para manifestar la misma. A su vez fue un ferviente 
activista y participó activamente en el ambiente político. A 
nivel manifiesto pudiéramos interpretar su sed y hambre de 
justicia. 

En octubre de 1945, se unió a la asociación Patrie tal Friul en 
Údine, donde se debatían los estatutos políticos de la región. 
Su posición se basaba en una tradición progresista y cívica 
en contraposición a los autonomistas que buscaban man-
tener sus privilegios a través del inmovilismo.

El 26 de enero de 1947, causó controversia al declarar en 
el periódico Libertà que solo los comunistas podían ofrecer 
una nueva cultura, a pesar de no ser miembro del Partido 
Comunista Italiano en esos momentos. Poco después, se 
unió a ellos y participó en diversas actividades, incluyendo 
el Congreso de Paz en París en mayo de 1949. 

En octubre de 1949, tras poco más de dos años de fervorosa 
militancia, fue desterrado del Partido Comunista Italiano 
por lo que ellos consideraron una “indignidad moral”. Su 
conocida homosexualidad, tachada de “degeneración bur-
guesa” por la agrupación, fue la razón  para su expulsión.

Esta postura revolucionaria expone su necesidad de una 
justicia negada desde su infancia, al mismo tiempo que nos 
deja ver, su identificación inconsciente con su padre, aun-
que él pudiese concientizarla como oposicionista, al militar 
en el partido emergente de oposición que ocupaba el comu-
nismo en su época. Esta misma postura inspira a Pasolini a 
su obra más controversial de lo que nos dice lo siguiente en 
una entrevista:

“La película es una parábola de lo que la gente que está en el pod-
er hace a sus conciudadanos, de lo que los explotadores hacen a los 

Revista de la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis |  Vol.  2

31



explotados. Sacan de ellos lo máximo que pueden, les manipulan 
totalmente y cínicamente, son gente despiadada e inhumana. Pero 
lo que yo quería mostrar es que el poder es totalmente anárqui-
co, la anarquía del poder. Yo creo que Sade es el gran poeta de 
la anarquía del poder. Las personas que nos gobiernan parecen 
representar el orden, la legalidad, las leyes y los códigos, cuando, 
en realidad, lo que hacen es dirigir todo de manera arbitraria y, 
como ha dicho Marx, practican la explotación del hombre por el 
hombre. Nunca el poder, en nuestra época, ha sido tan anárquico, 
tan arbitrario y por tanto tan violento como en la República de 
Saló. De ahí que situara en ella la acción de la película”.

En su última obra Pier nos muestra víctimas que aparecen 
como meros instrumentos al servicio del placer, nos mues-
tra una realidad del goce sin filtros simbólicos: suplicios, 
coprofagia, humillaciones, torturas, cuerpos mutilados, 
asesinatos. Un universo sin Dios, del que no hay salvación. 
Comunista, hijo de padre fascista, la posibilidad de la poten-
cia simbólica del Gran Otro de la tradición es inexistente. 
Rezar no es opción. Dios no existe como posibilidad de res-
cate en la vida de Pier Paolo. Y así mismo lo muestra en 
su Saló: “El más mínimo acto religioso realizado por cualquiera 
será castigado con la muerte…”  En esta obra sin Ley de cas-
tración, el gran Otro desaparece, la castración, los límites, 
aparecen meramente para ser transgredidos. Sin embargo 
no desaparece del todo, este dios introyectado de mane-
ra perversa, sigue siendo la brújula. El propio Pasolini lo 
declara en una entrevista sobre el marqués de Sade, realiza-
da por Gideon Bachmann y Donata Gallo, cuando afirma 
que «los libertinos, al emplear los cuerpos de sus víctimas 
como objetos, no son otra cosa que dioses en la tierra, es 
decir, que su modelo es siempre Dios».(1)

Prosigamos a lo Latente. Sin lugar a dudas, el hecho de que 
su padre fuese un teniente de infantería que salvaguardó la 
vida del mismísimo dictador de Partido Nacional Fascista 
Benito Mussolini, no es mera coincidencia a la creación 
de Saló. A su vez, tampoco es coincidencia, la escena del 
saludo comunista del soldado antes de ser acribillado por 
osar enamorarse de una criada. El amor, el deseo de ser 
reconocido por otro, estaba prohibido entre los esclavos y 
colaboradores de los 4 libertinos. Esto igualmente nos pu-
diera revelar la castración que debió haber sentido Pasolini 
al acto de amar. Dada su orientación sexual homosexual y 
la muy probable desaprobación de la misma por parte de su 
padre y la cultura, el depositar su deseo en un Otro, no era 
opción. Ante el goce mortífero no existe el deseo, no existe 
un Otro. En palabras del Duque de Saló: “¡El límite del amor 

es siempre necesitar un cómplice!”. Para el goce sin deseo donde 
el fin último es la búsqueda inmediata y sin límites de grat-
ificación del self, el otro resulta un freno, una castración.  
El terror y la desolación que abrumaba a Pier Paolo eran 
más que palpables. Sumergido en una posición esquizo-
paranoide (Klein, 1948), la pulsión de muerte dominaba 
su existencia. En una entrevista realizada en 1971, confesó 
con su propia voz: “Aquellas escenas hicieron nacer en mí el 
deseo de morir… Ha sido la pesadilla de mi vida. Todas las tardes 
esperaba con terror la hora de la cena, sabiendo que ocurriría 
una escena”. Ante aquellos arranques de violencia, Pasoli-
ni pronto comenzó a mirar a su padre con odio y rencor. 
“Éramos grandes enemigos. Nuestra animadversión formaba par-
te del destino, estaba fuera de nuestro control”, reflexionará ya 
de adulto, en un intento por comprender el odio visceral 
que sentía hacia su progenitor. Este odio, consideraba, era 
inevitable, jamás fruto de una elección consciente. Sin em-
bargo, había de morir intentando esta sublimación. ¿Sería 
la misma pulsión de muerte y el deseo de la misma, ante la 
violencia internalizada de su padre, la que lo llevaría a este 
fin cruel y prematuro?

En diferentes momentos de su historia, se pueden observar 
los intentos de Pasolini por reconciliarse con la aberración 
que sentía por esta figura primaria. Pareciera que Pier vivió 
este resentimiento con una culpa profunda. En su poema 
autobiográfico “Who Is Me”, un manuscrito mecanografia-
do cuando Pasolini tenía 44 años y encontrado tras su ase-
sinato en 1975, posteriormente publicado como “Poema de 
las cenizas”, escribe: “El que fuera un fascista es una coartada 
con la que muchas veces he justificado mi odio, injusto, por aquel 
pobre hombre. Pero debo decir que aún siento ese odio, horrenda-
mente mezclado con compasión”. Esta ambivalencia entre ver a 
su padre como un ser todopoderoso, un dios en un mundo 
de ateos, se contraponía a la visión de un hombre víctima 
de su propio goce mortífero. Quizás en un intento de expi-
ar culpas, Pasolini dedicó su primer libro a su progenitor, 
“Poesías en Casarsa” (1942). Sin embargo, entre líneas, se 
puede discernir su odio y resentimiento al escribirlo en di-
alecto friulano, la lengua materna que su padre, como buen 
fascista, despreciaba.

Víctima y victimario, dios y mártir del goce sin ley de cas-
tración, Pasolini plasmó en “Saló” el conflicto edípico, a  
una intensidad tan perturbadora que obligó a los especta-
dores a cerrar los ojos. Sin embargo, estos no son los únicos 
fenómenos que revelan la compleja relación de Paolo con su 
figura paterna. El propio Pasolini era consciente de cómo el 

Revista de la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis |  Vol.  2

32



odio profundo hacia su padre había condicionado en gran 
medida su personalidad y su trayectoria humana y artísti-
ca. “Había entre nosotros enormes diferencias de ideología, de 
carácter. Yo, quizás de manera inconsciente, era profundamente 
enemigo suyo, y él inconscientemente era profundo enemigo mío, 
pero en realidad fue él el que me empujó a tomar la carrera que 
he tomado”, desveló en una ocasión. Aunque esta trayectoria 
puede parecer una forma de rebeldía, el hecho de que Paso-
lini se convirtiera en un miembro activo del partido comu-
nista sugiere una identificación con la lucha de su padre por 
sus ideales políticos. La paradoja de esta relación, marcada 
por la confrontación y la influencia mutua, dejó una huella 
indeleble en la vida y obra de Pasolini, reflejando la comple-
jidad de sus emociones y la profundidad de su dolor.

Desarrollándose en un mundo de víctimas y victimarios, 
Pasolini escoge como objeto de identificación a su madre, a 
la cual idealiza, buscando en ella esta figura de superviven-
cia psíquica. Pero detrás de toda idealización se resguarda 
una devaluación. Si bien el film no es de toda su cosecha, si 
no que adapta con algunas modificaciones al libro de Sade, 
es posible que no le haya parecido tan descabellada la com-
plicidad de estas cuatro figuras femeninas en la masacre 
perpetuada por los libertinos. Pasolini fue también abando-
nado por su madre. No se sintió protegido por ella. Antes 
bien, se vio en la necesidad de parentalizar su rol familiar  lo 
cual lo llevó,  ya siendo él un adulto, buscar a su madre para 
rescatarla. “Tu no sabes a que se ha visto reducida mi madre. No 
puedo soportar verla sufrir de este modo deshumanizante e inde-
cible. He decidido llevármela mañana mismo a Roma, sin que lo 
sepa mi padre, y dejarla al cuidado de mi tío”, escribió Pasolini 
a su amiga Silvana Mauri. 

El gran compromiso que sentía a ella parecía esclavizarlo en 
una formación reactiva que lo conduciría a darlo todo por 
ella. En su poema “Súplica a mi madre” escribe:

È dif icile dire con parole di figlio

ciò a cui nel cuore ben poco assomiglio.

Tu sei la sola al mondo che sa, del mio cuore,

ciò che è stato sempre, prima d’ogni altro amore.

Per questo devo dirti ciò ch’è orrendo conoscere:

è dentro la tua grazia che nasce la mia angoscia.

Sei insostituibile. Per questo è dannata

alla solitudine la vita che mi hai data.

E non voglio esser solo. Ho un’infinita fame

d’amore, dell’amore di corpi senza anima.

Perché l’anima è in te, ma tu

sei mia madre e il tuo amore è la mia schiavitùdifícil

Es difícil hablar con palabras de hijo

cuando en el corazón bien poco lo parezco.

Tu eres la única en el mundo que sabe de mi corazón

lo que siempre ha sido, antes de cualquier amor.

Por eso lo que debo decirte es horrible:

Es dentro de tu gracia que nacen mis angustias,

Eres insustituible, y eso ha condenado

a soledad la vida que me has dado.

Y no quiero estar solo, tengo hambre infinita de amor.

De amor de cuerpos sin alma.

Porque el alma esta en ti,

pero tu eres mi madre y tu amor es mi esclavitud.

Las figuras femeninas en el Saló de nuestro artista, eran 
predominantemente víctimas, sin embargo, en menor 
medida las había también como testigos de ninguna for-
ma silentes, si no más bien incitadoras del goce mortífe-
ro. Las cuatro prostitutas jugaban un rol crucial dentro 
de este genocidio tortuoso, contaban historias de sus 
experiencias laborales solicitadas por los libertinos para 
despertar sus mas obscuros placeres. Compartían con el-
los, como escoptofílicas, el mismo goce.

Revista de la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis |  Vol.  2

33



Signora Castelli: “No basta con matar a la misma persona una y 
otra vez. Es mucho más recomendable matar a tantos seres como 
sea posible.”

	 Sería muy presuntuoso pensar que dentro de la 
mente de nuestro poeta se resguarda una imagen tan maca-
bra de su madre, sin embargo, se observa esta ambivalencia 
entre la idealización y devaluación de la misma. A los ojos 
del infante Paolo, se veía una mujer imposibilitada de pro-
tegerlo de su padre, testigo de múltiples atrocidades perpet-
radas. 

Nadie podrá jamás acusar a Pasolini de intentar justificar 
sus errores, faltas o elecciones de adulto a causa de la terrible 
infancia que padeció. Él mismo se encargó de asumir todo 
el peso de la culpa sobre sus hombros. “Los hijos que no se 
liberan de las culpas de los padres son infelices; y no hay signo más 
decisivo e imperdonable de culpabilidad que la infelicidad. Sería 
demasiado fácil, y desde un punto de vista histórico y político, 
inmoral, que los hijos fueran juzgados por lo que tienen de feo, de 
repelente, de deshumano, solo porque sus padres se equivocaron. 
La herencia paterna negativa puede justificarlos en parte, pero de 
la otra parte son responsables ellos mismos. No existen hijos ino-
centes”. Así habló Pier Paolo Pasolini, cargando con lucidez 
brutal su propia existencia.

BIBLIOGRAFÍA:
•	 Cavatorta, Gabriele. *El antitítere. Pasolini y los motivos 

del disenso*. Roma: Editorial XYZ, 2018. 
•	 Cita extraída de A. Tricomi, Sull’opera mancata di Pasolini, 

op. cit., p. 417. A propósito de Lacan, véase J. Lacan, «Kant 
con Sade», en Scritti, ed. de G. Contri, Einaudi, Turín, 1976, 
pp. 764-791. [Trad. esp.: «Kant con Sade», en Escritos, vol. 2, 
Siglo XXI, Madrid, 1976- 1980.]

•	 Instituto de Investigaciones Psicológicas - Universidad Ve-
racruzana Revista Psicoanalítica, Vol. 3, 2016: 19-26 ISSN: 
2594-0112 https://doi.org/10.25009/psi.v3i0.2237

•	 Klein, M, (1948). Notas sobre algunos mecanismos esquizoi-
des. Revista de Psicoanálisis. 06(01), pp. 82-113.

•	 Recalcati, Massimo. *El complejo de Telémaco. Padres e 
hijos tras el ocaso del progenitor*. Editorial Anagrama, 2015. 
ISBN: 9788433963710. 

Revista de la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis |  Vol.  2

34



RESUMEN

La obra de Julio Galán genera una respuesta emocional 
profunda y multifacética. Este análisis, presentado en 
el 5º Simposio de Psicoanálisis del Proceso Creativo 

en el Museo MARCO de Monterrey, explora los elementos 
psicoanalíticos y afectivos en sus creaciones. Originario de 
Muzquiz, Coahuila, Galán utiliza su arte para expresar emo-
ciones y experiencias personales, reflejando influencias famil-
iares y religiosas. Sus obras proyectan su psiquismo, evocando 
respuestas emocionales en los espectadores. Además, aborda la 
sexualidad y los estereotipos de género mediante el travestismo 
y la ironía. Este análisis resalta cómo Galán transforma sus 
experiencias afectivas en arte, permitiendo una profunda intro-
spección y conexión emocional con el público. Utilizando teorías 
de psicoanalistas contemporáneos, se examina la sublimación y 
la representación de afectos en su obra, destacando su impacto en 
la experiencia emocional del espectador.

“Todo lo que es necesario saber de mí está en la música”
 María Callas.

La exposición de Julio Galán provoca una intensa 
respuesta emocional desde el primer momento. La 
obra del artista revela una rica gama de elementos 

que invitan a la reflexión e introspección. Este análisis se 
centrará en una selección específica de su prolífica pro-
ducción artística, trabajo inicialmente presentado en el 5º 
Simposio de Psicoanálisis del Proceso Creativo, realizado 
en el Museo MARCO de Arte Contemporáneo de Mon-
terrey, el 17 de noviembre de 2023. En el mismo museo 
estuvo expuesta la obra de Julio Galán, en una exposición 
titulada “Un conejo partido a la mitad.”

ANTECEDENTES

Julio Galán, originario de Múzquiz, Coahuila, es conoci-
do por su obra autobiográfica y cuidadosamente estética. 
Nacido en una familia económicamente acomodada, Galán 

Cynthia Cirilo Nuño

AFECTOS AL DESNUDO, 
ANÁLISIS DE LA OBRA DE JULIO GALÁN

CYNTHIA CIRILO NUÑO

Revista de la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis |  Vol.  2

35



fue influenciado por su entorno familiar y natural. Su hermana Sofía, en particular, jugó un papel crucial al motivarlo a 
continuar su carrera artística. La influencia de sus padres, ambos devotos católicos, contribuyó a una relación familiar 
compleja que se refleja en su arte.

A una temprana edad, Galán fue enviado a estudiar a Monterrey y posteriormente a la Universidad de Monterrey 
(UDEM) para estudiar arquitectura. Desde niño, mostró una profunda apreciación por el arte. Guillermo Sepúlveda 
recuerda su sorpresa al ver a Galán, a los 9 años, visitando su galería los fines de semana y contemplando las obras en 
silencio. A los 19 años, Galán regresó a la galería, esta vez con una obra propia, lo que impresionó a Sepúlveda, quien se 
convirtió en su representante y amigo cercano.

Según Sepúlveda (Museo de Arte Contemporáneo de Monterrey, 2007), “Unos días después ya hacíamos planes para su 
primera exhibición, en 1980. En esa ocasión, repentinamente, Julio comenzó a llorar sin consuelo. Dijo que se iba a morir… yo traté 
de consolarlo, pero me respondió que la vida era tan corta que, aunque durara más de trescientos años no tendría el tiempo necesario 
para expresar todo lo que ya traía en mente.”

INICIO DE SU CARRERA COMO ARTISTA

Inicialmente, el público rechazó la obra de Galán, aunque su nombre comenzó a resonar en círculos artísticos. A los 30 
años, alcanzó fama internacional, algo inusual para un artista tan joven. Se mudó a Nueva York, donde tuvo una im-
portante exposición al arte internacional y comenzó a relacionarse con figuras prominentes como Andy Warhol, Paige 
Powell (editora de Interview Magazine y exasistente de Warhol), Jean Michel Basquiat, Francesco Clemente, y Julian 
Schnabel. También atrajo la atención de escritores y críticos influyentes como Francesco Pellizzi, Lowery S. Sims, Edit 
Deak, Eleanor Heartney, y escritores mexicanos como Sergio Pitol, Carlos Monsiváis, y Teresa del Conde.

Quienes conocieron a Galán lo describen como una persona tímida y muy selectiva con quienes permitía ingresar a su 
casa y estudio. Su hermana Sofía era una de las pocas personas con acceso libre. Los visitantes debían pasar una serie de 
acertijos para poder entrar. Su hogar y estudio estaban llenos de objetos coleccionables, antigüedades, muebles, juguetes, 
animales disecados y muñecos. Galán no colgaba sus obras, pero otorgaba un lugar especial a sus muñecos y muñecas. 
Sepúlveda, uno de los pocos con acceso permitido, mencionó en una entrevista que Morelio y Chingo eran los favoritos 
de Galán.

Julio Galán decidió evitar colgar sus cuadros en casa. En una conversación con Guillermo Sepúlveda, explicó: “Cuándo veo 
mis cuadros me causan el mismo dolor y alegría que cuando los pinté. Prefiero no volver a verlos más” (Museo de Arte Contemporá-
neo de Monterrey, 2007). Sin embargo, Galán disfrutaba estar acompañado de sus muñecos. En relación a esto, existen 
varios retratos hechos de él junto con sus muñecos, que capturan momentos íntimos y performativos. Estas fotografías 
no solo reflejan su conexión emocional con estos objetos, sino que también ofrecen una visión única de su proceso 
creativo y su mundo interior. En la única entrevista donde habló honestamente sobre su vida, concedida a Julia Charem, 
Galán afirmó: “Pasé cosas muy difíciles que nadie ha podido entender, ni yo mismo, y que sólo puedo expresarlas pintando o hablán-
dole a mis juguetes...” (Museo de Arte Contemporáneo de Monterrey, 2007). Esto subraya la profundidad de su vínculo con 
sus obras y sus muñecos, elementos que le permitían canalizar y expresar sus emociones más complejas a través de canales 
sublimatorios.

LOS EFECTOS EN EL PSICOANÁLISIS Y EN EL ARTE

Freud describió el afecto como la sensación perceptible para la consciencia que corresponde a un aumento o disminución 
de la energía psíquica que proviene de nuestro interior y se registra en el cuerpo (Freud, 1914-1916). Esta energía puede 
manifestarse en un gesto, tensión muscular, sudoración o hasta en un estrujón de tripas. Aunque hoy esto puede parecer 
muy lógico, en los inicios del psicoanálisis fue una revelación fundamental para entender el psiquismo. Freud descubrió 

Revista de la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis |  Vol.  2

36



que el afecto frecuentemente queda cautivo dentro de la mente, manifestándose a través de síntomas que indican la pres-
encia de afectos en espera de ser liberados.

En sus primeros trabajos, Freud observó que los relatos de sus pacientes histéricas contenían elementos de sus vidas o 
traumas pasados, los cuales habían dejado en su interior afectos sofocados que se manifestaban a través de sus síntomas. 
En el tratamiento analítico, mediante la técnica de la abreacción, que más tarde se convirtió en la técnica de la asocia-
ción libre, se permitía que la paciente hablara libremente de todo lo que tenía en mente. Freud encontraba una conexión 
directa entre una experiencia traumática y su representación en el síntoma, lo cual fue clave para formular su teoría de 
la represión. Posteriormente, complementó su trabajo y concluyó que no solo la represión del trauma era la causa de los 
síntomas, como se expone en sus escritos a partir de “Más allá del principio del placer” (Freud, 1920).

En el psicoanálisis contemporáneo, también se reconoce que los afectos pueden estar impregnados en el cuerpo y, más 
que esperar ser liberados, necesitan ser transcritos (Green, 1986). Freud sostuvo que el artista, al igual que todas las per-
sonas, experimenta deseos insatisfechos que no pueden hacerse conscientes debido a su naturaleza prohibida o dolorosa. 
Estos deseos se reprimen para evitar ser sometidos a juicios estéticos, científicos o morales propios de la cultura. Sin 
embargo, en el caso del artista, estos deseos acceden a la conciencia a través de la sublimación. Este mecanismo permite 
que se les dé una forma estética a los deseos prohibidos, presentándose de acuerdo con la cultura y la sociedad. Así, las 
fantasías inconscientes pueden expresarse, desafiando la censura e incluso recibiendo admiración y reconocimiento.

Los afectos están en una condición continua de hacerse ver y de ocultarse. El síntoma esconde, pero a su vez muestra una 
parte de su significado a través del malestar y la forma en que este aparece. En las obras de Julio Galán, continuamente se 
muestra una parte de sus afectos mientras que otra siempre queda velada, en incógnita.

Andrew Lotterman, al hablar del afecto, lo asemeja a que este aparece en varias superficies. Por ejemplo, en una sesión de 
psicoterapia, podemos escuchar diferentes tonos afectivos dentro de la narrativa del paciente, a veces dificultando elegir 
a cuál de estos afectos darle mayor énfasis. Lotterman retoma a Fenichel para describir que, a través de una fina obser-
vación y escucha del tema afectivo dominante en una sesión de psicoterapia, podemos identificar materiales inconscien-
tes vivos que están debajo de la superficie de lo consciente (Lotterman, 2012).

Los afectos se comunican en diferentes niveles, regulando las experiencias que tenemos con el mundo, funcionando como 
señales de necesidades y peligros físicos frente a lo que percibimos en el ambiente, pero también como termómetros 
frente a nuestros estados internos, creando un idioma emocional con significados reconocibles como la tristeza, orgullo, 
alegría, culpa, miedo, entre otros. El afecto nos permite evocar sentimientos que significan o representan una serie de 
elementos singulares a partir de la experiencia de cada sujeto. También permiten la comunicación y pueden provocar una 
influencia en otros, creando así una experiencia emocional compartida (Flores, 2009).

Los afectos son la materia cruda, sentimientos instantáneos y automáticos que surgen a través del cuerpo y aún no han 
sido representados en palabras. Al describir nuestros afectos, damos lugar a las fantasías, imágenes o recuerdos que aso-
ciamos con ellos. Cuando apreciamos una obra de arte, una imagen que entra por los ojos toca partes de nuestro interior 
que están en espera de ser alcanzadas y evoca afectos entrelazados y singulares.

SOBRE LOS AFECTOS EN LA OBRA DE JULIO GALÁN

Galán transfiere parte del contenido de su mente a diversos medios de expresión artística, como lienzos, fotografías, 
esculturas, libros o exposiciones. A través de estos, proyecta elementos de su psiquismo, los cuales, al ser observados, 
interactúan con el psiquismo del espectador. Esta interacción permite que las imágenes no solo sean contempladas, sino 
que también evocan respuestas emocionales profundas en quienes las observan.

Revista de la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis |  Vol.  2

37



En esta obra, Galán expresa la “ausencia” de sentimientos 
a través de una representación conmovedora. La pintura 
muestra una madre inexpresiva con un cuerpo tenso, al 
que un bebé se aferra desesperadamente. Esta imagen 
puede ser interpretada como una representación de una 
figura materna que, en una etapa temprana de la vida del 
niño, no logra establecer una conexión emocional signifi-
cativa con él. A su vez, esta falta de conexión emocional ata 
al niño a su madre. El bebé en la pintura tiene las piernas 
cortadas, lo que podría simbolizar de varias maneras la di-
ficultad para moverse y “caminar” en la vida. Las manos de 
la madre no sostienen al bebé; en su lugar, están cubiertas 
con lujosos “guantes de ópera” atravesados por garras de 
oso. En el fondo de la pintura, se observan dos momias con 
manos de oso saliendo de ellas y cuatro pasillos, evocando 
temas de muerte, familia e historia. 

Mientras realizaba la investigación para este trabajo, 
encontré una coincidencia notable en la mirada que ob-
servamos en una fotografía de la madre de Julio Galán, la 
cual él incluye en uno de sus fotolibros. Esta mirada refleja 
la misma inexpresividad y desconexión emocional que se 
representa en la pintura, sugiriendo una posible fuente de 
inspiración autobiográfica para su obra.

Green (1986), en su trabajo sobre la madre muerta, de-
scribe la experiencia subjetiva infantil temprana cuando, 
generalmente debido a una depresión materna, la madre, 
aunque físicamente presente, no logra conectar emocio-
nalmente con su hijo. Esta desconexión es percibida por 
el niño como una “muerte emocional” de la madre. Tal 
experiencia dificulta que el niño pueda conectarse con 
el mundo, encontrarle sentido a su existencia y deja un 
vacío que persiste hasta etapas avanzadas de la vida. Este 
vacío, además, genera una dependencia hacia esta “madre 
muerta”, inicialmente con la esperanza de poder revivirla 
emocionalmente y, más tarde, con el enojo y la frustración 
derivados de la imposibilidad de lograrlo y de haber vivido 
con su ausencia afectiva.

El arte tiene el poder de unir a las personas a través de 
experiencias compartidas, satisfaciendo una necesidad 
humana fundamental de dar sentido y responder a pre-
guntas complejas. Una cuestión que puede surgir es por 
qué las personas buscan experiencias artísticas que pueden 
ser emocionalmente intensas o incluso dolorosas, en un 
mundo donde ya estamos constantemente enfrentándonos 
al dolor. Una posible respuesta es que el arte desempeña 

Con los sentimientos y sin los sentimientos

Fotolibro Page Powel

Revista de la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis |  Vol.  2

38



un papel transformador, permitiéndonos compartir tanto las pérdidas como las alegrías. Esta transformación se logra a 
través de una unión armoniosa entre el contenido (lo que se expresa) y la forma (cómo se presenta). Esta combinación 
crea una experiencia que puede ser percibida como “bella”, ofreciendo una manera de procesar y expresar emociones que 
de otro modo serían difíciles de comunicar o asimilar, dando sentido a la experiencia humana (Kogan, 2012). 

Además, algunos describen el lenguaje de la creación artística como un idioma distinto al hablado, y en ocasiones, lo 
que se expresa no es posible representarlo en palabras (Flores, 2009). En relación al afecto, Lotterman (2012) señala: 
“Si exploramos los detalles concretos de estas experiencias corporales, vemos que están unidas asociativamente con otros fenómenos 
mentales: ideas, proposiciones, narrativas, fantasías, metáforas, símiles y significados. El intento de describir los afectos puede ofrecer 
nueva información mediante la metáfora”. Esta perspectiva sugiere que el arte y el afecto están intrínsecamente conectados, 
y que a través de la metáfora y la representación artística, se pueden explorar y comprender mejor las complejidades de 
nuestras experiencias emocionales.

El propio Julio Galán afirmaba: “Soy muy contradictorio y mis cuadros, insisto, son un reflejo de mí” (Museo de Arte Contem-
poráneo de Monterrey, 2007). Esta afirmación subraya cómo el arte puede servir como un espejo de la psique del artista, 
permitiendo una profunda conexión emocional y una introspección donde las palabras no bastan.

Estos dos cuadros fueron pintados el mismo año y estuvieron expuestos juntos. “El cordero del Ave María” muestra a un 
cordero pateando el suelo o jugando. En la obra, se observa una leyenda que dice “Ave-María” junto a pinceladas agresivas 
en pintura y grafiti, predominantemente en tonos negros y azules. El fondo del cuadro presenta un bosque amarillo, un 
halo que también parece un ojo, y unas alas azules difuminadas. En el suelo, aparece una rosa.

Galán, a través de esta obra, parece referenciar un dicho religioso que puede interpretarse de dos maneras: podría aludir 
a la cercanía de su madre con la religión católica y también podría implicar una advertencia, “¡Ave María! Corre mientras 
puedas.” Esta dualidad refleja las complejas experiencias de Galán, incluyendo su relación con sus padres, la influencia de 
su madre devota, el bosque que rodeaba su casa de infancia, y la omnipresencia de la religión católica en su vida.
Melanie Klein (1935) describió cómo las ansiedades primitivas influyen en el desarrollo del individuo, y Segal (1952) 
amplió esta idea al señalar que el impulso creativo surge precisamente a partir de estas ansiedades. Según Segal, la forma 
en que el artista atraviesa estas ansiedades se refleja en la representación de su obra. El proceso creativo es, por tanto, un 
proceso simbólico complejo en el cual se expresan y desplazan estas ansiedades.

Retrato de María Elisa Romo, 2000 Ave María, 2000 

Revista de la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis |  Vol.  2

39



Segal también enfatiza que el artista necesita aprender y dominar el uso de materiales y perfeccionar la técnica en su dis-
ciplina artística elegida. Estos conocimientos y habilidades son esenciales para que el artista pueda crear sus obras de arte. 
El sujeto creativo requiere hacer uso de una instancia mediadora para dominar la agresión y canalizarla en la ejecución 
artística, logrando esto a través de la práctica y la disciplina constante. Además, el artista se nutre de elementos culturales 
que enriquecen su propio proceso creativo.

En el caso de Julio Galán, podemos observar cómo estos principios se manifiestan en sus obras. Sus experiencias per-
sonales, sus relaciones familiares, la influencia de la religión católica y su entorno natural se entrelazan en su proceso 
creativo, transformando sus ansiedades y vivencias en arte visualmente impactante y emocionalmente resonante. Los 
cuadros “El cordero del Ave María” y otra obra expuesta junto a él son ejemplos representativos de cómo Galán utiliza sus 
habilidades técnicas y conocimientos culturales para expresar y sublimar sus ansiedades, creando una conexión profunda 
con el espectador.

“Niño Caguama” es un ejemplo destacado de los muchos cuadros en los que Julio Galán comienza con una fotografía y 
luego los convierte en pinturas, demostrando su versatilidad entre medios artísticos. Esta obra fue inicialmente realizada 
como un still performance, un término acuñado por Diana Taylor, que consiste en ejecutar una actuación específica para 
ser retratada, donde el público es la cámara. Posteriormente, Galán pinta sobre la base de la fotografía, utilizándola como 
una especie de práctica previa para la pintura final. Este 
método es característico de Galán, quien trabajaba en lo 
que Eckman describe como entre-medios artísticos.

Eckman, una historiadora del arte que ha estudiado la 
obra de Galán durante 12 años, presentó una conferencia 
recientemente sobre este tema. En su estudio, rescata una 
entrevista con la fotógrafa que colaboraba con Galán en 
esa época. Describe cómo, de manera aparentemente es-
pontánea pero escenificada con precisión, Galán realizaba 
un still performance en el que se cubría con el caparazón 
de una tortuga, llenaba el piso de arena y harina y enfatiz-
aba que en el retrato no apareciera su cuello. Permanecía 
inmóvil durante varios minutos, casi como si representara 
a un muerto.

En la pintura resultante, Galán se representa a sí mismo 
dentro de un caparazón de caguama, rodeado de elementos 
infantiles, inmóvil, como muerto, con las uñas pintadas, 
anillos y flores. También aparecen un tigre y manchas rojas 
en los pies, que podrían simbolizar un desangramiento. 
Además, pinta grietas en el cuadro, como si se estuviera 
fracturando. Esta imagen evoca la soledad y el vacío emo-
cional, similares a una sensación de muerte emocional.

Galán, tanto como sujeto y artista, posee la capacidad 
de evocar una cascada de afectos a través de su obra. Sus 
creaciones no solo funcionan como una válvula de escape 
para sus emociones, sino que también abren la puerta a 
que surjan emociones en los espectadores al apreciar sus 
obras. En el arte, al igual que en los sueños, se produce un 

Niño Caguama

Revista de la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis |  Vol.  2

40



Los osos son un motivo recurrente en la obra de Galán, 
representando la abundancia de osos negros en Muzquiz, 
Coahuila. A través de estos osos, Galán critica irónica-
mente la práctica de la caza como símbolo de masculinidad. 
Además, los osos en su obra pueden hacer referencia a la 
figura materna, a veces percibida como protectora y otras 
como amenazante. Esta dualidad en la representación de los 
osos refleja las complejas relaciones y experiencias emocio-
nales de Galán con su entorno y su historia personal.

En el cuadro titulado “Niño en cama” Julio Galán presenta 
una escena profundamente conmovedora. La pintura mues-
tra a un niño muerto, abrazado por un oso, con cigarrillos 
y pastillas esparcidas sobre la cama. Debajo de la almohada 
del niño, se observa nuevamente un símbolo religioso, y 
en las páginas de una libreta, se encuentra una carta con un 
poema:

“No divirtieron las conchas en la playa, al pobre niño enfermo 
solo fija sus ojos melancólicos en el límite azul del mar sereno, 
como el cielo y el mar al confundirse parece que se tocan en lo 
inmenso. ‘¡Quiero tocar el cielo!’ – replicaba – el pobre niño enfer-
mo. ‘El enorme allá más lejos… Quiero tocar el cielo tan hermoso, 
que cerquita lo tengo!’ La noche suspiraba tristemente y temblaba 
de miedo al pensar que pudiera realizarse el inocente engaño del 
pequeño. Dios escuchó sin duda al pobre niño y quiso complacerlo. 
No tocó el cielo el niño aquella tarde, pero al amanecer estaba 
muerto.”

La imagen del niño muerto, abrazado por el oso, es un 
potente símbolo de soledad y desesperanza, mientras que 
los cigarrillos y pastillas sugieren un intento de escape de su 
sufrimiento. El símbolo religioso bajo la almohada puede 
interpretarse como una búsqueda de consuelo espiritual en 
medio del dolor. La carta y el poema añaden una capa de 
tristeza y resignación, evocando la inocencia y los sueños 
rotos del niño.

Este cuadro de Galán no solo refleja su habilidad para 
combinar elementos autobiográficos y simbólicos, sino que 
también ejemplifica su capacidad para evocar una profunda 
respuesta emocional en el espectador. 
A través de su técnica y su narrativa visual, Galán transfor-

proceso de condensación, un término descrito por Freud y tomado de la física, donde múltiples significados se reúnen en 
uno solo. La imagen funciona como una metáfora que une distintos simbolismos. Galán juega y crea arte con diversos 
símbolos, algunos de los cuales se repiten en su obra: osos, garras, madres, niños, parejas, cinturones, sexualidad, traves-
tismo, cruces, ángeles y figuras religiosas. 

Niño en cama

Revista de la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis |  Vol.  2

41



ma experiencias personales en una obra de arte que resuena con temas universales de pérdida, esperanza y desesperación.

Por otra parte, representar el tiempo a través de la pintura es una tarea compleja. Mientras que algunos artistas utilizan 
relojes para simbolizar el paso del tiempo, Galán tiene una forma muy particular de plasmarlo. Aunque su obra no sigue 
una cronología lineal de la infancia a la adultez, y esta característica puede recordar la atemporalidad de los contenidos 
inconscientes y los procesos regresivos descritos por Freud (1900). Julio Galán plasma momentos del pasado utilizando 
un efecto avejentado. Además, en sus obras se observan paredes rosas, autorretratos infantiles, representaciones de partes 
de la casa donde creció y paisajes de bosques que hacen referencia a Muzquiz, Coahuila.

De forma reiterativa, Julio Galán mostraba partes de su vida en su arte. Sin embargo, a pesar de esta apertura visual, 

Galán se trasviste, y posteriormente pinta estas imágenes, explorando y desafiando las normas de género, el deseo y la 
identidad sexual.

Galán en su característico estilo de entre-medios artísticos, se fotografía a sí mismo y posteriormente utiliza estas imá-
genes como base para sus pinturas.

 El desarrollo psicosexual, inicialmente discutido por Freud en “Tres ensayos sobre una teoría sexual”, describe la influencia 
del desarrollo de la sexualidad en cada individuo y su relación con la formación de la identidad y la organización de la 
vida mental. Según Freud, las experiencias tempranas, especialmente durante la infancia, moldean las fijaciones y regre-
siones futuras, afectando profundamente la estructura de la personalidad y las dinámicas internas (Freud, 1905).

André Green, en su obra “Las cadenas de Eros”, plantea que la sexualidad es un proceso rico en multiplicidades y posibil-
idades de entrecruzamientos. Este proceso puede manifestarse como una energía que se proyecta desde el cuerpo hacia 
un objeto sexual, o ser influenciado por un objeto externo hacia las profundidades del cuerpo. Green también describe el 
pasaje de la excitación a la satisfacción, con todas sus variantes, como una parte integral de la sexualidad. Por ello, deno-
mina a la sexualidad como una cadena erótica, donde los eslabones entrelazados encadenan al individuo y lo someten al 
erotismo (Green, 1999).

Galán no disfrutaba de dar entrevistas ni de hablar sobre sí 
mismo de manera directa. En lugar de esto, solía convertir 
las entrevistas en un espectáculo performático. La única 
entrevista profunda que concedió fue a Silvia Charem, 
quien describe que el proceso para dialogar con él fue largo 
y complejo, llevándoles horas para comenzar a entrar en 
materia. 

Durante esta entrevista, Charem le hizo una pregunta que 
creo podría estar en la mente de muchos: le preguntó sobre 
haber vivido un abuso sexual. Galán respondió: “A mí no 
me violaron el cuerpo, me violaron la mente” (Charem, 2007).

La obra de Galán está impregnada de referencias a su sex-
ualidad y a la sexualidad en general. Muestra imágenes en 
las que elementos asociados al machismo mexicano, como 
los cinturones y el cuero, son representados irónicamente 
como símbolos de placer sexual. En varias fotografías, 

Te mentí Sofía

Revista de la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis |  Vol.  2

42



Estas teorías sugieren que la sexualidad humana no es un fenómeno unidimensional, sino que está compuesta por múl-
tiples capas de experiencias y significados. La interacción entre el cuerpo y el objeto, la excitación y la satisfacción, y las 
múltiples formas en que estos elementos se entrelazan, conforman una parte esencial del desarrollo y la expresión sexual. 
En este contexto, la obra de artistas como Julio Galán, que exploran y desafían las normas de género y la identidad sexual, 
puede ser vista como una manifestación de estas complejas dinámicas psicosexuales.

Pinta frecuentemente diferentes tipos de lazos, cuerdas y cinturones. Estos lazos pueden simbolizar tanto la unión como 
la restricción, mientras que los cinturones de cuero pueden fungir como un símbolo del machismo y una referencia a su 
uso dentro de la práctica sexual sadomasoquista.

Tu mundo, mi mundo

Revista de la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis |  Vol.  2

43



André Green, en “Las cadenas de Eros”, complementa esta 
visión al describir la sexualidad como un proceso rico en 
multiplicidades y posibilidades de entrecruzamientos. Este 
proceso puede manifestarse como una energía proyectada 
desde el cuerpo hacia un objeto sexual o ser influenciado 
por un objeto externo hacia las profundidades del cuerpo. 
Según Green, la sexualidad es una cadena erótica, donde 
los eslabones entrelazados encadenan al individuo y lo 
someten al erotismo (Green, 1999).

Julio Galán se trasviste, juega con su ropa utilizando 
atuendos culturalmente asociados a lo femenino, se pinta 
las uñas y se pone faldas, entre otros elementos. Con ello, 
cuestiona los símbolos culturales asignados al género 
masculino y femenino. Para su época, y aunque hemos 
avanzado, aún relevante en la actualidad, Galán marca 
un cuestionamiento hacia los estereotipos de género que 
podrían reprimir la expresión de la sexualidad. No es 
casualidad que Galán comienza su trayectoria artística en 
los años 80’s.

Galán usa de manera reiterativa el humor y la ironía. Los 
incorpora tanto en sus pinturas como en las palabras que 
escribe en sus libros fotográficos o dentro de sus cuadros, a 
veces pegando frases a manera de collage e incrustando le-
tras de canciones, como las de Miguel Bosé. Esto funciona 
como un medio para hablar de sí mismo, al mismo tiempo 
que deja a la imaginación del espectador la interpretación 
de sus dichos. Estos elementos hacen que su obra sea muy 
atractiva y que enganche al espectador a seguir admirándo-
la, podría despertar a algunos curiosos un interés detec-
tivesco, tratando de encontrar textos escondidos dentro de 
sus pinturas. 

Christopher Bollas otorga un lugar especial a la sorpre-
sa en la terapéutica psicoanalítica, describiéndola como 
esencial en el proceso de autoconocimiento. La sorpresa 
actúa como un elemento disruptivo que puede llevar a 
un mayor autoconocimiento y crecimiento personal. En 
ambos contextos, rompe la monotonía, desafía las percep-
ciones existentes y abre nuevas vías para el entendimiento 
y la experiencia (Bollas, 1987). Una obra de arte que refleje 
el concepto de sorpresa, como en el psicoanálisis, podría 
hacerlo a través de la simbolización de la exploración del 
inconsciente, la representación de momentos de revelación 
y una narrativa visual que invita al espectador a un viaje 
de descubrimiento, provocando una revelación de nuestras 
propias evocaciones a través de lo que ha sido puesto por 

El Cavayo Vayo

Piernas dormidas en el bosque encantado a las 12 de la noche 
(1882)

La lección del sí y el no (con anestesia) 1987

Revista de la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis |  Vol.  2

44



el artista. La sorpresa evoca afectos de golpe, que empujan a su emergencia. La obra de Galán continuamente nos lleva 
a estos lugares a través de creaciones autorreferenciales, invitándonos a sensaciones compartidas. Utilizando símbolos 
comunes en la cultura mexicana, nos permite evocar nuestras propias experiencias.

La sorpresa podría ser otra forma de transgresión, al romper la monotonía, provocando disrupción y cuestionamiento, y 
permitiendo una apertura hacia lo creativo. Teresa Eckman destaca: “El diálogo entre la fotografía colaborativa, la pintura y 
lo biográfico, pone de manifiesto las complejas formas en que Galán lleva a cabo la transgresión en su arte y autoimagen” (Eckman, 
2012).

Julio Galán utiliza de forma recurrente la ironía y el sarcasmo para jugar con los simbolismos expresos en su obra, pero 
también en la narrativa que los acompaña. Freud consideraba que el humor es una herramienta que permite estabilizar 
las emociones y proteger al individuo durante el enfrentamiento con contextos dañinos, ya sean externos o internos del 
psiquismo (Freud, 1905).

La sorpresa, tal como describe Christopher Bollas, actúa como un elemento disruptivo que puede llevar a un mayor auto-
conocimiento y crecimiento personal, rompiendo la monotonía y desafiando las percepciones existentes (Bollas, 1987).
Galán fallece en el año 2006 a causa de un derrame cerebral. Nos deja su legado en su obra, siendo un exponente del arte 
contemporáneo que nos invita a cuestionar profundamente los estereotipos culturales y de género a través de los afectos 
que compartimos. Su cuadro “Sácate una muela (para que te duela)”, ganador del Premio MARCO en 1994, es un claro 
ejemplo de su estilo provocador y reflexivo.

Para concluir, comparto un escrito de Patricia García Cavazos, elaborado para la exposición “En trance” de Julio Galán:

“...Existirás para siempre, tú, siempre en todos esos fragmentos, ahí habitas, eres sombra, gato, mago, carta, víctima y juez, te dejas 
llevar porque eres un pedazo de cada uno y parte de su mundo. Cada disfraz, cada mirada, cada muñeco, guarda tu vida entera, y en 
cada pliegue de su existencia se revela tu esencia.” (Museo de Arte Contemporáneo de Monterrey, 2007)

Revista de la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis |  Vol.  2

45



BIBLIOGRAFÍA

•	 Austin, J. (2008). A Composer’s Response to Riccardo Lombardi’s “Time, Music and Reverie”. Journal of The Ameri-
can Psychoanalytic Association, 56(4), 1213-1217.

•	 Eckman, T. (2023, Octubre 3). Julio Galán, el arte de la transgresión performativa. Monterrey. Retrieved from 
https://www.youtube.com/watch?v=fGTFHVL7dak&t=1604s

•	 Flores, G. E. (2009). Los afectos en Freud. Un análisis de la relevancia de sus conceptualizaciones previas a 1900. In 
F. d.-U. Aires (Ed.), I Congreso Internacional de Investigación y Práctica Profesional en Psicología CVI Jornadas de Investi-
gación Quinto Encuentro de Investigadores de Psicología del MERCOSUR, (pp. 1-4). Buenos Aires.

•	 Fonseca, Y. E. (2009). La Angustia de Sören Kierkegaard en la Obra de Julio Galán en el Contexto Actual. Tesis para 
obtener el grado de maestra en historia del arte. Ciudad de México.

•	 Green, A. (1975). La concepción psicoanalítica del afecto. Distrito Federal: Siglo XXI editores s.a.
•	 Green, A. (1990). Narcisismo de vida, narcisismo de muerte. Buenos Aires: Amorrortu.
•	 Green, A. (1998). Las cadenas de Eros. Buenos Aires: Amorrortu Editores.
•	 J. Laplanche, J. B. (1973). Diccionario de psicoanálisis. Buenos Aires: Paidós.
•	 Klein, M. (1930). La importancia de la formación de símbolos en el desarrollo del yo . In M. Klein, Amor, Culpa y 

Reparación (pp. 224-237). Ciudad de México: Paidós.
•	 Lotterman, A. C. (2012). El afecto como un marcador de la superficie psíquica. Retrieved from aperturas psicoanaíticas: 

https://www.aperturas.org/articulo.php?articulo=0000782
•	 Museo de Arte Contemporáneo de Monterrey. (2007). Julio Galán. Pensando en ti. Monterrey: Museo de Arte Con-

temporáneo de Monterrey.
•	 museotamayo.org. (2022). Retrieved from https://www.museotamayo.org/sala/julio-galan
•	 Pitol, S. (1993, Julio 9). Julio Galán, la lección del sí y el no. (204). Xalapa, México.
•	 Poznansky, S. (2020). Los afectos y el yo. Psocial Revista de Investigación en Psicología Social, 6(2). Retrieved from 

http://portal.amelica.org/ameli/journal/123/1231854008/
•	 Secretaria de Cultura, Instituto Nacional de Bellas Artes y Literatura, Museo Tamayo, Fundación Olga y Rufino 

Tamayo. (2023). Julio Galán. Un conejo partido a la mitad. Ciudad de México: Editorial RM.
•	 Segal, H. (1952). A Psycho-AnalytIcal Approach to Aesthetics. The Internation Journal of Psychoanalysis, 196-207.

Revista de la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis |  Vol.  2

46



COLABORADORES
Ana Beatriz Banda es psicóloga egresada de la Universidad Autónoma de Nuevo León (UANL). Se especializó en Psico-
terapia de Niños y Adolescentes en la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis (ARPAC), donde también obtuvo una 
Maestría en Psicoanálisis de Adultos. Además, completó el Diplomado en Observación de Bebés mediante el método Es-
ther Bick. Ha cursado diversos diplomados y capacitaciones en evaluación psicológica a través de pruebas y tests, lo que le 
permite ofrecer servicios de evaluaciones psicodiagnósticas, así como psicoterapia y psicoanálisis en su consulta privada 
en Nuevo León. También atiende pacientes a nivel nacional e internacional a través de plataformas virtuales.

Ha colaborado en medios de comunicación, como televisión y radio, y ha participado en ponencias tanto a nivel nacional 
como internacional. Actualmente, es miembro de ARPAC, donde además imparte clases.
ana.beatriz.banda.l@gmail.com

Alejandro Palau es psicólogo clínico egresado de la Universidad Marista de San Luis Potosí y psicoanalista miembro de 
la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis (ARPAC) y de la Asociación Psicoanalítica Internacional (IPA). Ha ocupado 
el cargo de presidente de ARPAC y actualmente es socio activo de esta institución. Su trayectoria incluye publicaciones 
en la Revista de Psicoanálisis de la Asociación Psicoanalítica Mexicana, además de presentaciones en diversos congresos. 
Alejandro ha impartido seminarios en ARPAC y ha participado en múltiples eventos académicos, consolidando su com-
promiso con el desarrollo y la difusión del psicoanálisis en México. 
apalau@tec.mx 

César Bejarano es psicoterapeuta psicoanalítico de adultos, parejas y familias. Psicoanalista en formación en la Aso-
ciación Regiomontana de Psicoanálisis (ARPAC) en Monterrey, Nuevo León. Ha impartido clases en universidades de 
Matamoros Tamaulipas a estudiantes de psicología. Se dedica a la consulta privada en la ciudad de Matamoros, Tamauli-
pas México.
bejaranogarza@gmail.com

Cristina Kennington es Psicóloga y Psicoterapeuta Psicoanalítica, Psicoanalista en Formación de la Asociación Regio-
montana de Psicoanálisis (ARPAC). Directora de PSIPRE S.C. desde el 2003 y Epsi Estudios Psicoanalíticos desde 2021. 
Creadora de múltiples esfuerzos de promoción de salud mental y de divulgación de la Psicoterapia Psicoanalítica como 
alternativa terapéutica como: Proyectos en medios: como el programa de televisión “Mentes” por TVNL del cual también 
fue conductora, campo de verano “Psiprelandia”, múltiples talleres y conferencias, artículos de revista y participación en 
libros. Actualmente es co-conductora del programa de radio y podcast “Cuando duele el alma” por Vive FM y Spotify. 
Creadora y coordinadora del Simposio de psicoanálisis del proceso creativo, el cual va en su 6ta edición. Autora del libro 
de psicoanálisis para padres “La experiencia profunda de ser padres”. 
cristinakennington@psipre.com

Cynthia Cirilo Es psicoterapeuta psicoanalítica por la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis (ARPAC) y actual-
mente está en formación en psicoanálisis en la misma institución, en Monterrey, Nuevo León. Es licenciada en Psicología 
por la Universidad Autónoma de Nuevo León (UANL) y fue coordinadora clínica en Psipre S.C. de 2018 a 2022, donde 
también es miembro del equipo. Desde entonces, ha mantenido una capacitación continua, incluyendo un entrenamiento 
en 2021 en Tratamiento Basado en la Mentalización por el Anna Freud Center.

Ha participado en algunos medios de comunicación con el objetivo de ampliar la divulgación de la psicología y el psi-
coanálisis. Actualmente, co-conduce el programa de radio “Cuando duele el alma” en Radio Nuevo León, es revisora del 
IPSO Journal y es co-editora de esta revista. Vive y ejerce en Monterrey, México.
cynthiaecirilo@gmail.com

Revista de la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis |  Vol.  2

47



Muriel Padilla es psiquiatra, psicoterapeuta psicoanalítica de adultos (UANL), bioeticista (Colegio de Bioética de Nuevo 
León), terapeuta de parejas (Gottman Method Level 3, The Gottman Institute) y Grupoanalista (SAGMO). Psicoanalista 
en formación en la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis (ARPAC) en Monterrey, Nuevo León. Profesor de cátedra 
de residencias médicas en el Tecnológico de Monterrey (ITESM, TecSalud). Vive y consulta en Monterrey, Nuevo León, 
México.
dra.muriel@gmail.com

Equipo de Revisores
Alejandro Valenzuela
Mayra Cecilia González
Amada Elena Canales

Diseñadora Editorial
Marycarmen Cirilo

Revista de la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis |  Vol.  2

48



AGRADECIMIENTOS

Este volúmen de la revista no podría haberse realizado sin el apoyo de nuestro equipo de revisores que dedicó tiem-
po para revisar los trabajos envíados y hacer sus sugerencias. 

A todos aquellos que invitamos a que enviaran sus trabajos, nuestra gratitud por aceptar la convocatoria y por compar-
tirnos sus ideas.

Gracias a los autores que participan en este volúmen, por estar atentos y dar seguimiento a las sugerencias que se hic-
ieron en sus trabajos. 

Y nuestra más sincera gratitud a la Asociación Regiomontana por su constante apoyo para la realización de este proyecto. 

Atentamente.
Andrés Juárez y Cynthia Cirilo.

Revista de la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis |  Vol.  2

49







La Revista de Psicoanálisis de la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis (ARPAC) se complace en invitar a académi-
cos, profesionales y estudiantes de psicoanálisis y otros campos de estudio, interesados en contribuir con sus trabajos. 
Nuestro objetivo es difundir el psicoanálisis, promover su desarrollo científico, fomentar la investigación en este campo, 
así como, generar nuevas reflexiones en relación con las contribuciones y los cuestionamientos actuales.

La selección de los textos enviados es llevada a cabo por el Comité Editorial y por un equipo de lectores, buscando así la 
calidad del proceso de revisión por pares (peer-review). La evaluación de los trabajos se realiza de manera anónima por 
parte de los revisores. Los autores recibirán comentarios sobre su trabajo basados en la evaluación del Comité Editorial. 
Es común solicitar ajustes en los artículos que sean aceptados para su publicación.

Es indispensable que el trabajo incluya:​
•	 Título 
•	 Autor(es) y semblanza(s) curricular(es)
•	 Abstract o resumen del trabajo
•	 2 copias del artículo completo, 1 de ellas sin nombre de autor, y una segunda con el nombre del autor o autores en 

caso de ser un artículo colaborativo.
•	 Los trabajos enviados deberán incluir fuentes bibliográficas y seguir el formato APA para el uso de referencias, cita-

ciones y bibliografía. https://normas-apa.org 
•	 Extensión máxima de 10 cuartillas
Opcional:
•	 Imágenes y gráficos 
•	 Notas de pie de página

Elementos a tomar en cuenta por parte del comité editorial:
•	 El texto debe ser enviado en español, en un formato editable de Word.
•	 Deberá contar con un planteamiento claro del objetivo del trabajo al inicio del artículo, donde el autor describe su 

propuesta de tema y su planteamiento argumentativo fundamentado con base en las teorías psicoanalíticas.​
•	 En caso de que el autor introduzca planteamientos de otras ciencias, o bien, otros campos de estudio fuera de las 

contribuciones psicoanalíticas, será indispensable que realice un nexo claro entre su planteamiento frente a estos 
campos de estudio y el psicoanálisis.

•	 El argumento del articulo deberá tener una relación clara con la temática de la revista.
•	 Debido a la amplitud que tienen los conceptos psicoanalíticos, el autor deberá dar una breve descripción de los con-

ceptos que utilice.
•	 El artículo pudiera ser original o previamente publicado, en ambos casos deberá especificarse. 

En cuanto al uso de material clínico: 
•	 Es un requisito y responsabilidad del autor, que el material clínico presentado en esta revista de psicoanálisis debe 

tener proporcionado el consentimiento de los pacientes y/o participantes involucrados. El propósito de compartir 
este material es fomentar el intercambio de conocimientos y la discusión académica en el campo del psicoanálisis, así 
como promover la comprensión y el avance de la práctica clínica.

CONTACTO Y 
PRÓXIMAS PUBLICACIONES

Revista de la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis |  Vol.  2

52



•	 Cada caso clínico debe ser cuidadosamente anonimizado para proteger la identidad de los pacientes y garantizar su 
privacidad. Eliminado cualquier información que pueda identificar directa o indirectamente a los pacientes, incluy-
endo nombres, fechas específicas, lugares y cualquier otro detalle que pueda revelar su identidad.

•	 Los autores que contribuyen con material clínico a esta revista son responsables de obtener el consentimiento infor-
mado de los pacientes y/o participantes, así como de cumplir con todas las regulaciones éticas y legales relacionadas 
con la divulgación de información clínica. Se espera que los autores respeten la confidencialidad de los pacientes y 
eviten cualquier forma de identificación directa o indirecta en sus presentaciones.

•	 Usar como guía el artículo: Gabbard, G. O. (2000). Disguise or consent: Problems and recommendations concerning 
the publication and presentation of clinical material. The International Journal of Psycho-Analysis, 81(6), 1071.

Derechos de autor:
•	 El trabajo no debe implicar ninguna violación de Derechos de Autor a terceros. Todo reclamo que se derive de la 

publicación y que se base en una presunta infracción o defraudación a los Derechos de Autor será responsabilidad 
exclusiva del Autor.

Los trabajos serán recibidos en el correo electrónico: revistaarpac@gmail.com 

Revista de la Asociación Regiomontana de Psicoanálisis |  Vol.  2

53




